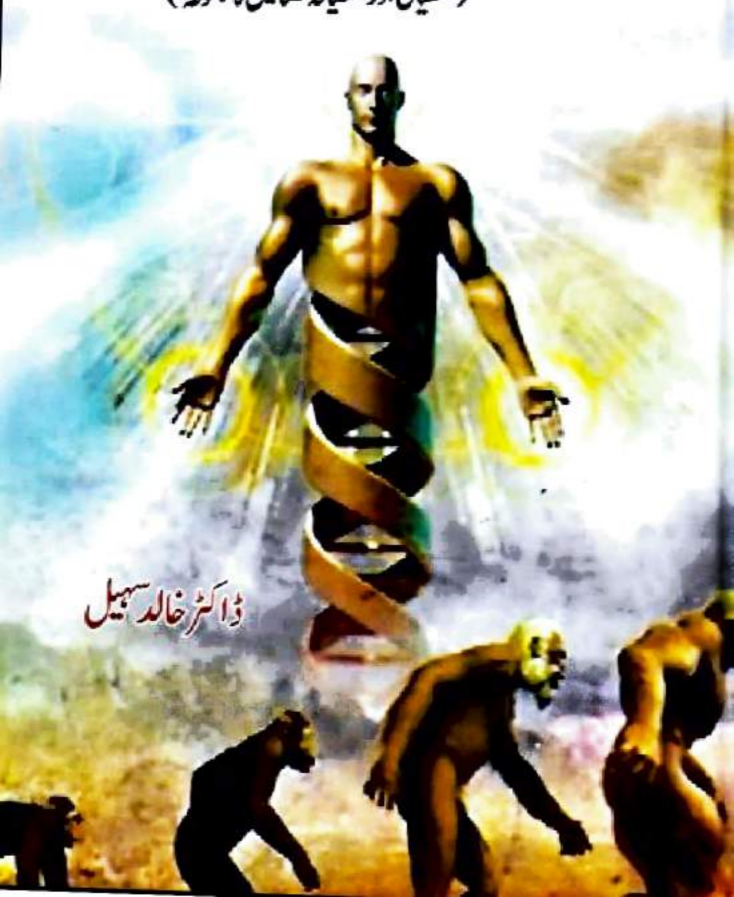
# انسانی شعور کاارتفاء (نفیاتی اور قلسفیانه مفاین کامجوء که)



# انساني شعور كاأرنقا

نفسياتي اورفلسفيانه مضامين كالمجموعه

ذاكثرخالد سبيل

#### Hassan Deen

City Book Point کا مقعدالی کب کا شاعت کرنا ہے جو تحقیق کے لحاظ ہے اعلیٰ معیار کی ہوں۔ اس ادارے کے تحت جو کتب شائع ہوں کی اس کا مقعد کی ک دل آزاری یا کی وفقصان بہنچانا نیس بلک اشاقی دنیا جس ایک گی جدت پیدا کرنا ہے۔ دل آزاری یا کی وفقصان بہنچانا نیس بلک اشاقی دنیا جس ایک تحقیق اور اپنے خیالات شال بب کوئی مصنف کی ہما ایک تحقیق اور اپنے خیالات شال ہوتے ہیں۔ ضروری نیس کرآ پ اور ہمارا اوار مصنف کے خیالات اور تحقیق سے شغق ہوتا یا نہ ہوتا ضروری نیس بلکہ ہوں۔ ہمارے اوار می اور مرف تحقیق کتب کی اشاعت ہے۔

### جملة حقوق تجق ببلشرز محفوظ جي

سناب كانام : انساني شعور كاارفقا

معنف : دَاكْرُ عَالدَ سَيِلَ

تعداد : 500

مطبع : بركت ايناسز

الإيش : 2012م

قِت : -250/وپ

# فهرست

| صنحنبر | - z! /i                                                                | أبرة |
|--------|------------------------------------------------------------------------|------|
| 7      | ابقائيــــــ فلدسيل                                                    | -1   |
| 9      | جاراتردُ ارون اورا نساني ويمن كاارقة خالد سيل                          | -2   |
| 17     | سأنس اور ذهب الكلق البرث أن شائن مرجه خالد كيل                         | -3   |
| 29     | غد بب اورسائنس حكيق: فالدسيل                                           | 4    |
| 63     | مراب كاستنتل محلق بتكمن فرائد مرجد: خالد كل                            | -5   |
| 65     | ندب ادررد حانيات خالد سيل                                              | -6   |
| 74     | انساني ننس (سائيكى)روح يادى ؟ - محليق: خالد سيل بترجر: دُاكر بلعدا قبل | -7   |
|        | روحانی تجریات سائنس اور نفسیات کے کیے یں                               | -8   |
| 79     | خالد سيل                                                               |      |
| 84     | جديدانسان كارده اني سئله حقيق: كارل يك بترجر: خالد سيل                 | -9   |
| 94     | ايان فخعيت كالكدرخ تحقق: ايرك فرام ترجر: فالدسيل                       | -10  |
| 103    |                                                                        |      |
|        | نوچانسانی کے معائب کے ماست مہاب - تھی نفاد میل مزجر امیر حسین جعفری    | -12  |
|        | سيكولراخلا قيات اورمات انسان دوست مظرين                                |      |
| 121    | حَكِيْقَ: خَالدَ كِيلَ بَرْجِب: دُاكْمِ مُعُودُ مِينَ                  |      |

### 

| منخنبر         | ابواب                                                     | تبرثار              |
|----------------|-----------------------------------------------------------|---------------------|
| <i>ر</i> ی 129 | كليق: خالد سيل مزجر عبدالخورجود                           | 14- اس يسعار        |
|                | وفول فتكارون اورسائت عانون كاكردار                        | 15- انبانی ارتفاض   |
| 137            | خطيق: خالد مبيل برجمه بعقلي محدود                         |                     |
| 142 0          | كاقدم حجلق:خالد سيل بترجمه:رفق سلطان                      | 16- انبانی ارتفاکاا |
| 147 (          | ه اور كليقي اقليت مسسسه تحليق: خالد ميل بترجمه: رفق سلطان | 17- روايقا كثرية    |
| 153            | خطيق: خالد سيل بترجمه: كوبرتاج                            | 18- تارىخى لماقات   |

### ابتدائيه

محترم قارئين!

اکیسویں صدی میں انسانیت ایک دوراہے پر کھڑی ہے۔ ایک راستہ جاتی و ہر بادی کی طرف اور دوسرا راستہ اس و آشتی کی طرف جاتا ہے۔

آج کے انسانوں کو انفرادی اور اجما کی طور پر فیصلہ کرنا ہے کہوہ کس راستے کا احتماب کرتے ہیں۔

اگرانہوں نے تباق و ہربادی کا راستہ اپنایا تو وہ ایٹی ہموں اور دیگر مہلک ہتھیاروں ہے اپنا می خود کشی کرلیں مے اور اگر انہوں نے اس وآشتی کی راہ اپنائی تو وہ ارتفاکی آگلی منزل تک پہنچیں گے۔

اکثر انسان زعمی میں فلد نیلے اپنی کم علمی جہالت اور تعصب کی وجہ سے کرتے ہیں۔ جول جول ہم جدیدعلوم سے آگاہ ہوں کے جا ہے وہ طب ہویا سائنس نفیات ہویا روحانیات ساجیات ہویا معاشیات ہم اپنے لیے اور آگلی تسلول کے لیے وانشمندانہ فیصلے کر عیس مے اور اس کروارض کوامن واشتی کی آ ماجگاہ ہنا تھیں ہے۔

یہ کتاب ای خواب کو شرمند و تعبیر کرنے کی طرف ایک عابز انہ قدم ہے۔

### مزيز قار كن!

سیکاب معرض وجود ش ندآ آر جھے بالمہ ندیا جس میں کے پہلشر آصف حسن صاحب کا وہ غیر متوقعہ مجبت نامہ ندیا جس میں انہوں نے میری نفیانی اور فلسفیانی کلیقات کو سرا ہاتھا اور میری کتابوں کو مجملین کی خواہش کا اظہار کیا تھا۔ چنا نچے میں نے چند پرانی اور چندئی تخلیقات کو جع کر کے یہ کتاب مرتب کی۔ میں اپنے ان دوستوں کرنی سلطان امیر حسین جعفری عبدالفنور چودھری منصور حسین عظلی محود اور کو ہرتائ کا جہد دل سے شکر میا داکر تاجا ہتا ہوں جنہوں نے میر سائنان دو تی اور اعلی نے میر سے میر اانسان دو تی اور اعلی آدرشوں کا درشت ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے آدرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے ادرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے ادرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے ادرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے ادرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے ادرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے درشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے ادرشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کہ یہ کتاب آپ کو انسانی شعور کے درشوں کا درشتہ ہے۔ جھے امید ہے کو درکر نے کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک انسان دو میں جیدگی ہے فور کرنے کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کے دیمر کے دیمر کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کے دیمر کتاب آپ کو دی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کے دیمر کسی میں جیدگی ہے فور کرنے کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کو کا دھور کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کی دھور کی دھور کی دھور کی دھور کی دھوت دے گی دھور کی دھوت دے گی ۔ میرا ایک دھور کی دھور کی

مدیوں کی زنیری کھنچیں پیچے کی جانب کی رنیری کھنچیں پیچے کی جانب کی ایک ہوئے رہا کتا مشکل ہے گئے آپ کی رائے کا انظار ہے گا۔

آپائمسر خالد سہیل

email: welcome @ drsohail.com

website: www.drsohail.com

# جإرلز ڈارون اورانسانی ذہن کاارتقا

خالد سبيل

چاراز ڈارون نے جواکی عظیم سائنسدان اور قلاس تھا انسانی ارتفاکے بارے میں ایسے نظریات پیش کیے جن کو قبول کرنا اس عہد کے ذہبی لوگوں اور علاء کے لیے بہت مشکل تھا۔

ڈارون کی زعر کی میں بی اس کی حمایت اور تخالفت کرنے والوں میں سطح مناظر ہے ہوئے کین وہ خامر بی ہے مناظر ہے ہوئے کین وہ خامر بی ہے اپنا تھا ہے اور تحقیق کام کرتا رہا اور جہالت کی تاریکیوں میں علم کی شع جلاتا رہا۔

ڈارون نے سائنسی بنیادوں پر ٹابت کیا کہ انسان حیوان کی ارتفایا فتہ صورت ہے اور اس کے جم اور د ماغ میں حیوانوں کے جم اور د ماغ میں جہت کی مماٹھیں ہیں۔ بھکوف Bischoff کے بارے میں تحقیق کے بارے میں تحقیق کرتے ہوئے ڈارون نے کہا کہ تھی باور میں انسانی ہے کا د ماغ ساتویں مینے میں انتانوں کی وہ نے جوانوں اور میں انسانی ہے کا د ماغ ساتویں اور میں انسانی وہ ہے نہیں انسانوں کی وہ نے جوانوں اور سے انسانوں کی وہ نے دہیں ہوتا کہ انسان کا رشتہ روحانی اور سے کہا تھا کہ انسان کا رشتہ روحانی اور سے کیا دو میں انسانی کا رشتہ کی اور میں انسانی کا رشتہ کی اور میں انسانی کا رشتہ کی اور میں انسانی کا رشتہ کی کہنا تھا کہ انسان کا رشتہ کی خوانی دیں کی ارتفایا فتہ صورت ہے۔

ڈارون نے اپنی کتاب The Descent of Man شی البان انوں اور حوالی بہت کی کہانانوں اور حوالی بہت کی جونی صومیات مشترک ہیں۔ ڈارون نے ابت کیا کہانانوں کی طرح جانور بھی خوش ہوتے ہیں اور ایک دوسرے سے کھیلتے ہیں اور شرارت سے الاتے ہیں۔ خوش کی خصاصیات کے ساتھ ساتھ جانور خم کا اعجاز بھی کرتے ہیں اور جب انسانوں کی طرح خوفز وہ ہوتے ہیں اور جب انسانوں کی طرح خوفز وہ ہوتے ہیں۔ اور ان کے بال کھڑے ہیں۔ اگر جانوروں کا کوئی قریبی رشتہ وار فوت ہوجائے تو وہ دکھی بھی ہوتے ہیں۔ جو بشدول کے اگر جانوروں کا کوئی قریبی رشتہ وار فوت ہوجائے تو وہ دکھی بھی ہوتے ہیں۔ جو بشدول کے

يجيتم موجاتے ہيں انبيں دوسرب بندر پالتے ہيں۔

ڈارون نے بیجی ٹابت کیا کہ جانور ذہین بھی ہوتے ہیں۔ایک بندرجس کے دانت کزور تھاس نے پھر ساخروٹ توڑنا شروع کردیا تھا۔

جانورانسانوں کی طرح محبت بھی کرتے ہیں۔ کتے اسپنے الک سے بہت وفاداری کرتے ہیں۔ جانوروں کوشن کا بھی احساس ہوتا ہے۔ مرراور مورٹی کارتص اس کی محدومثال ہے۔ ڈارون کا کہنا تھا کہ جو چیز انسانون کوجیوانوں سے متناز کرتی ہے وہ اس کی زبان ہے۔

زبان کی وجہ سے بی انسانوں نے شاعری اور ادب کوفروغ دیا اور سائنس اور تکتالوجی ند ہب اور روحانیات کے علوم میں ترتی کی۔

ڈارون کا خیال تھا کہ دواوگ جو وہ تی طور پر ارتفایا فتہ نیس جی انہوں نے خاہب عالم کو بینے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہو ارتفایا فتہ انسان ہیں انہوں نے جدید علوم حاصل کے ہیں اور پر انی روایات کو چینے کرنا شروع کر دیا ہے۔ جو لوگ پر انی روایتوں کو گلے لگائے رکھتے ہیں اور ان پر اعما ایمان رکھتے ہیں ان سے خہی رہنما ناجائز فائدہ اٹھاتے ہیں ۔ وہ اپنے بی وکاروں سے خدااور خرب کے نام پر قربانیاں یا تھتے ہیں اور سادہ لور اور آوگ قربانیاں دینے ہیں اور سادہ لور آوگ قربانیاں دینے افرادی سے خواوگ ارتفایا فتہ ہیں۔ جو لوگ ارتفایا فتہ ہیں وہ تقیدی موج رکھتے ہیں اور خربی روایات کو سائنس فلنے اور نفسیات کی کموٹی پر پر کھتے ہیں۔ وہ خربی کمایوں کی بجائے اپنے افرادی اور اجما کی خمیر کی جودی کرتے ہیں۔ وہ دومروں کے ہارے ہی جمعدداندہ مید کھتے ہیں۔

حیوان اپنی جبلت پر مکس کرتے ہیں لیکن انسانوں کو یہ فیملہ کرنا پڑتا ہے کہ وہ جبلت پر ممل کریں یا اپنے خمیر کی میروی کریں۔جوں جوں انسان سائنسی اور منطقی اعمازے سوچنا سکھ رہے ہیں وہ اپنی زعرگ کے بارے ہیں دانشمندانہ فیصلے کرنے کے قابل ہورہے ہیں اور اپنے بچے ل اور بچیوں کوجد بدا نمازے سوچنا سکھارہے ہیں۔

ڈارون نے جن سائنسی اورسیکورنظریات کی بنیادر کھی ان بی بنیادوں پرشکنڈ فراکٹ کارل بارکس اور ژان پال سارتر جیسے فلسفیوں نے سیکورنظریات کی اعلی عمارتیں تھیرکیس۔ ڈارون نے اپنی تحقیق سے نابت کیا کہانسانوں کا ذہن حیوانوں کے ذہن کی ارتفایا فت شکل ہے۔

### مذهب اورسائنس

تحري:البرث آئن شائن بترجمه: خالدسميل

(البرث آئن شائن [Albert Einstein] کی کتاب Aldeals and Opinionsکے چھا قتباسات کا ترجمہ اور تلخیص)

### (1)

جبہم انسانی تاریخ میں ذہبی اوردو حانی تحرکوں کے ارتقا ہ کو تھنے کی کوشش کرتے ہیں تو سب سے پہلے سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ انسان کی وہ کون ی ضروریات تھیں اوروہ کون سے جذبات تھے جن کی تسکین کے لئے انسان نے ذہب کوجنم دیا۔ جب ہم انسانی ارتقاء کے ابتدائی مراحل کوچش نظرر کھتے ہیں تو ہم اس دور کے انسانوں کوخوف سے نبردا زما ہوتا و کھتے ہیں۔ چاہوہ کا خوف ہویا جنگلی جانوروں کا خوف، چاہوہ وہ باری کا خوف ہویا موت کا خوف ہویا جنگلی جانوروں کا خوف، چاہوہ وہ باری کا خوف ہویا موت کا خوف ہویا حالی کا خوف ہویا تھا۔ اس دور شی انسانی ذہن نے ابھی آئی انشو و نمانہ پائی تھی کہ وہ ذکہ کی کے سامان کوئی کی کرفی پر پر کھ سکے اورا پی دشوار یوں کی کھیوں کو خوف کی بر پر کھ سکے اورا پی دشوار یوں کی کھیوں کو خوف کے اپنی تھی کے دیا جی انسان کی ایون کی نارائنگی مسائل کا چیش کی خوب کی اوروہ ان استیوں کوخوش رکھنے کے لئے تعلقہ تم کی قربانیاں دیتا۔ اس دور کے نظریات کا حصہ بنتے میں اور خوار تھا۔

انسائی ارتفاء کے اس دور میں آہتہ آہتہ فرجی رہنماؤں کا ایک ایسا گردہ پیدا ہواجس نے انسانوں کو یقین دلایا کہ دہ اُن کے اور اُن خیالی ہستیوں کے درمیان، جن سے دہ خوفزدہ رہے ہتے،ایک وسلے کا کام کر سکتے ہیں۔اس دور میں بعض سیاسی رہنما اور اسحاب اختیار بھی ان زہبی رہنماؤں کے ساتھ ال گئے، کیونکہ ان سب کے مفادات مشترک تھے۔

خوف کے پیدا کردہ ندجب کے ساتھ ساتھ انسانوں کی ایک اور ضرورت نے بھی ندجب کو فروغ دیا اور وہ انسانوں کی اعلیٰ اقد ار اور مجت اور اخوت کے اصولوں کی علاق تھی۔اس ضرورت نے خدا کے معاشرتی اور اخلاتی تصور کوجتم دیا۔وہ ایسا خدا تھا جو انسانوں کو تحفظ دیتا تھا۔اُن کے خدا کے معاشرتی اور اخلاتی اقدار یہ سے کو از تا اور یہ سے کاموں کی سزاد بتا تھا۔ایسا خدا انسانوں کے برے وقت میں کام آتا تھا اور انہیں ایک بہتر زعدگی گزار نے کی ترخیب دیتا تھا۔

آسانی کتابی جمیں خوف کے ذہب ہے اعلی اقد اراوراخلا قیات کے ذہب کے ارتفاء کی کہانی سناتی ہیں۔ مہذب انسانوں کا ذہب خوف کی بجائے اعلی اقد ارکا ذہب ہے اور بیار تفاء انسانی ارتفاء کا ترجہ انسانوں کا ذہب خوف کی بجائے اعلی اقد ارکا ذہب ہے اور بیار تفاء انسانی کا ترجہ اس جے ہیں ہیکن کوئی معاشرہ بعث اس ہے اگر چد دُنیا کے اکثر خدا ہب میں آج بھی دونوں جھے پائے جاتے ہیں ہیکن کوئی معاشرہ بعثنام ہذہ اور ارتفاء پذیرہ وگاء اُس میں اعلی اقد ارکے خدیب کا تناسب اُتنائی زیادہ ہوگا۔

انسانی تاریخ میں خدا اور فرہب کے ان دو تصورات کے ساتھ ساتھ ایک تیسر کے تصور نے بھی نشو و تما پائی ہے، جس سے ہردور میں صرف چند برگزید وانسان ہی آشنار ہے ہیں اور وہ تصور فد بہان کرنا اور ان اوگوں کو سمجانا، اور وہ تصور فد بہان کرنا اور ان اوگوں کو سمجانا، جنہیں اس کا تجرب نہ ہوا ہو بہت ہی مشکل کا م ہے۔ فد بہب کے اس تجرب سے انسان اپنی ذات اور کا نتات سے ایک سے دشتے میں جڑجاتا ہے۔ بدھا اور کی دیگر وقی برول نے اپنی تعلیمات میں اس تجرب کا ذکر کیا ہے۔ انسان تاریخ میں وہ نابعے اور فیر معمولی صلاحیتوں کے تعلیمات میں اس تجرب کا ذکر کیا ہے۔ انسانی تاریخ میں وہ نابعے اور فیر معمولی صلاحیتوں کے مالک انسان، جو اس تجرب کے ذکر کیا ہے۔ انسان تاریخ میں وہ نابعے اور فیر معمولی صلاحیتوں کے باک انسان، جو اس تجرب کے درائے میں وہ خدا کے ان تصورات سے بہت آگے نکل آتے ہیں، جنہیں انسان کے محدود ذہن نے ترائے تھا۔ ایسے انسان چونک فد ہب، خدا اور آسانی کا بول

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر فد مب کا بیکا کاتی تصوراً درتجر بدروائی فد مب خدا اور آسانی
کتابوں کو نیس مانتا تو عام انسان اس تک کیے تائج سکتے ہیں۔ میرے خیال میں اس تصور
اور تجربے کو دوسرے انسانوں تک پہنچانے کا کام سائنس اور فنون لطیفہ کے ذے ہے۔ یہ
دونوں چیزوں انسانوں کے دلوں میں وہ چنگاریاں سلگاتی ہیں، جو فد میب کے اس کا کاتی

تجرب كى ممع جلانے كے لئے نہايت ضروري ہيں۔

اگریم ان غیرروا بی خطوط پرسوپیس تو ہماری ند ہب اور سائنس کے ایک نے رشتے تک رسائی ہوجاتی ہے۔ روا بی سوج کے مطابق ند ہب اور سائنس ایک دوسرے کے مخالف نظر آتے ہیں۔ روا بی سوج رکھنے والے جب کا نئات کے نظام کوتو انیمن فطرت کا پابند بچھتے ہیں تو ان کے لئے کسی ایسے خدا کو ماننا مشکل ہوجا تا ہے جو ان تو انیمن میں وخل اندازی کرتا ہواور جب چاہ آئیس بدل و بتا ہو۔ ان کے خیال میں ایسے خدا کا تصور جو انعام اور سزا دیتا ہے بالکل ہمتی ہے، کیونکہ وہ بچھتے ہیں کہ انسانی اعمال اس کی واقعی اور خارجی ضروریات کا رو بالکل ہمتی ہے، کیونکہ وہ بچھتے ہیں کہ انسانی اعمال اس کی واقعی اور خارجی ضروریات کا رو بیل ہیں۔ ان کی نگاہ میں انسان اسپنے اعمال کا کا نئات کی دیگر تھوقات کی طرح جن میں نباتات اور حیوانات کی طرح جن میں نباتات اور حیوانات کی عرف میں انسان اسپنے اعمال کا کا نئات کی دیگر تھوقات کی طرح جن میں نباتات اور حیوانات کی میں شامل ہیں ،خدا کی نگاہ میں ذمہ وار نہیں ہے۔

سائنس پر بیالزام لگایا گیا ہے کہ وہ اخلاقیات کی بنیادی کمزورکرتی ہے۔ میرے خیال میں بیاعتراض بے جاہے۔ انسان کی اخلاقی زندگی کو ہمدردی بتعلیم اور معاشرتی ضرور بات کے تالع ہونا چاہیے۔ اگر انسان کی اخلاقی زندگی موت کے بعد کی جزاومزا پر مخصر ہے تو مجھے یہ مجھی کوئی احسن بنیا دنظر نہیں آتی۔

ان حقائق کی روشی میں ہے جھنا آسان ہے کہ انسانی تاریخ میں ذہب اور سائنس کیوں

ایک دوسرے کے خالف رہے ہیں۔ میری نگاہ میں ذہب کا کا تاتی تصور سائنس کی تحقیق کے

ایک کا میاب محرک ٹابت ہو سکتا ہے۔ اگر سائنسدانوں کی شخصیت میں اس کا تاتی ایمان کا

فقدان ہوتو وہ اپنی تحقیقات میں زیادہ کا میاب نہیں ہو سکتے۔ نوٹن اور کیلیر نے وُنیاوی زیم گی

مائنسدانوں کے لئے اس ایمان کے زادراہ کے بغیر سائنس کا تخلیقی اور تحقیقات پر توجہ مرکوز رکھی۔ ان

مائنسدانوں کے لئے اس ایمان کے زادراہ کے بغیر سائنس کا تخلیقی اور تحقیق سفر جاری رکھنا مکن نہ ہوتا جو لوگ اس تم کی سائنسی تحقیق میں ملوث نہیں ہیں۔ ان کے لئے شاید سعد دنا کا میوں

میں ہو وہ اس سنرکو جاری رکھنے کا علی بخشا ہے جو انہیں ان تمام آزبائش میں کا میاب

کے باوجوداس سنرکو جاری رکھنے کا عمل مجمنا دشوار ہو۔ میری نگاہ میں غیب کا وہ کا میاب

ان سائنسدانوں کو وہ حوصلہ ہمت اور تو انائی بخشا ہے جو انہیں ان تمام آزبائش میں کا میاب

کرتا ہے۔ اس لئے میرے خیال میں ماویت کے اس دور میں سائنس کا سنجیدہ کا مصرف می کو مین میں وہ میں کہ میں وہ میں میں وہ میں میں وہ میں کرتا ہے۔ اس لئے میرے خیال میں مادیت کے اس دور میں سائنس کا سنجیدہ کا مصرف میں معنوں میں وہ وہ ان کو گی تھیں کر سکتے ہیں۔

\*\*\*\*\*

### ———— انسانی شعور کا ارتقا

( آئن سٹائن کے مضمون Religion and Science کے چندا قتباسات کی تلخیص اور ترجمہ جو New York Times Magazine میں 9 فومبر 1930 وکوٹنا کتے ہوا تھا۔ )

### (2)

کچیل دوصد یول می بیقسور بہت عام تھا کہ ملم اور ایمان کے درمیان ایک تعناد پایا جاتا ہے۔ بہت سے الل دائش بیر بھتے تھے کہ وہ وقت آگیا ہے کہ اب ہم ایمان کو آہت آہت ملم سے بدل دیں۔ کیونکہ وہ ایسے ایمان کو جوعلم پرٹی ندہو ہو جات میں شار کرتے تھے اور اس کی مخالفت کرتے تھے۔ ان لوگوں کے خیال میں تعلیم کا مقصد بیر تھا کہ وہ آزادانہ طور پر سوچنے اور علم حاصل کرنے کے دروازے کھولے۔ لیکن میرے خیال میں بید دلیل میک طرفہ ہے۔ بیر و ماصل کرنے کے دروازے کھولے۔ لیکن میرے خیال میں بید دلیل میک طرفہ ہے۔ بیر و درست ہے کہ میں ان اصولوں پر یقین کرنا چاہے ، جن کی محارت جارے تجرب کی بنیا دوں برکھڑی ہوجوا کی سائنسی نقط نظر ہے گئن وہ تصورات اور احتقادات جو ہماری اخلاقی زندگی کی رہنمائی کرتے ہیں ، اُن تک رسائی سائنسی طرز عمل ہے میں نہیں ہے۔

سائنسی طرز قرکاتعلق مادی حقائق اوران کے باہمی رشتوں سے ہے۔اس انداز قرنے ماری کا نئات کو بچنے میں بہت مدد کی ہے،لین اس نے ہمارا اس حقیقت سے بھی تعارف کروایا ہے کہ وہ علم جو'' کیا ہے'' سے تعلق رکھتا ہے،'' کیا ہونا چاہے'' کے بارے میں ہماری مدنہیں کرسکتا۔زندگی کے حقائق کاعلم بہت ضروری اور قیتی ہے،لین وہ علم انسانیت کی رہنمائی کرنے میں زیادہ کا میاب نہیں ہوتا، کیونکہ سائنسی علم کی اپنی صدود ہیں۔

اس طرز استدلال کے بیمعی نہیں کہ ہاری عقل اور سوچ اخلاقیات کے سلسلے بی ہاری مدونییں کر علق۔اس کا صرف بیمطلب ہے کہ انسانی نفسیات اور اخلاقیات کے اصولوں کے لئے ہمیں غرب کا سہار الیماین تاہے۔

اگرکوئی بیسوال پوچھے کہ اگر اخلاقیات کے لئے سائنسی اور عقلی دلائل کائی نہیں ہیں تو پھر
ان کا ماخذ کیا ہے تو ہم جواب میں کہہ کے ہیں کہ ایک صحت مندمعاشرے میں وہ اصول
طاقتوردوایات کے طور پرموجود ہوتے ہیں جوانسانوں کے اعمال ان کے فیصلوں اوران کے
خوابوں کی رہنمائی کرتے ہیں۔وہ ایسے اصول ہوتے ہیں جن پراکٹر مت کا اتفاق الرائے ہوتا
ہے اور انہیں ہرقدم پرعقلی دلائل کا سہارانہیں لیما پڑتا۔ان اصولوں تک انسان سائنس کی

بجائے عظیم ہستیوں کے روحانی تجربوں کے راہتے وینچتے ہیں اوران کا احرام کرتے ہیں۔ان اصولوں تک رسائی کی ایک روایت مبود بت اور عیسائیت کی آسانی کتابوں کا سلسلدر اے۔ ا كركونى يد يو يقط كدفر بى اصواول كامقعد كيا بية بم كريخة بن كدفدا بب كى كوشش يد ربى ہے كمانسان الى تمام ترصلاحيتوں كوآ زادانداورد مدداراندطور يرى نوع انسان كى خدمت كے لئے وقف كردي \_ خاب كا مقعدانانىت كاارتقاء رہا ہے۔ان كى روحانى روايات كے مطابق سب انسان ایک بی فاعدان کے افراد بیں اورروحانی طور برایک بی باب کی اولاو۔ انسانوں کی روحانی زندگی کا مقصد و دسرے انسانوں پر حکومت کرنے کی بجائے ان کی خدمت كنا إر بدروحانى روايات انسانول كو ملك اورتوم كى تك نظر كروه بنديول سے بالاتر ہوکرسوینے اورزندگی گزارنے کی ترغیب دیتی ہیں۔میری نگاہ می تعلیم کا مقصدیہ ہونا جائے کہ بیج جب جوان ہوں تو وہ ان عالمی برادری کے اصولوں کو ای طرح اپنی شخصیت میں جذب كرليس، جيده تازه مواكوجذب كرت بير اكريم ان اصولول كوييش نظر رهيل ويمس احماس ہوتا ہے کہ عمد حاضر کے انسان کوشد ید خطرے کا سامنا ہے۔ آج کے دور بی بہت ے ممالک ایسے ہیں جن کے ظالم حاکم اور عاصبانہ حکومتیں انسانیت کی روح کو تباہ کرنے کے دریے ہیں۔ وہ حکومتیں ، ملک اورقوم کے نام پر تک نظری کوفروغ دے رہی ہیں۔ وہ حاکم معاشى ذرائع سے انسانوں كا اور عالمي براوري كي فيتى روايات كا استحصال كرد بي بي -

ہارے دور کے جو ذی شعوراندان ہیں ان میں انسانیت کے متعقبل کے بارے میں انسانیت کے متعقبل کے بارے میں تشویش ہوستی جاری ہے۔ وہ قوی اور بین الاقوای سطوں پران مسائل کا حل طاش کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔ ہارے ہزرگ وانائی کی چندالی باقوں سے واقف تھے، جنہیں ہم فراموش کر بچے ہیں۔ ہارے ہزرگ جانے تھے کہ زندگی میں کامیابی کے لئے خلوص بہت ضروری ہے۔ جب تک ہاری نیس فیک نیس ہوں گی ،اس وقت تک ہم شبت نائے تک کہنے کے مروری ہے۔ جب تک ہاری نیس فیک نیس ہوں گی ،اس وقت تک ہم شبت نائے تک کہنے کے میں کامیاب نیس ہوں گے اور ہارے دیالات نیک اعمال کا روپ بیس وحاری سے۔

(آئن شائن کی Princeton Theological Seminary) 1939ء شل Science, Religion and Philosphy کے موضوع پرتقاریے کے چندا قباسات کا ترجمہاور بخیص) کہ ند بہب کیا ہے؟ تو شاید ہم اس سوال کا اتنی آسانی ہے جواب ندد ہے تکیں۔ جن ہستیوں نے اس موضوع پر سجید گی ہے غور کیا ہے وہ بھی اس موضوع پرا تفاق الرائے ہیں رکھتیں۔

میرا خیال ہے کہ بجائے بیسوال پو چھنے کے کہ فد جب کیا ہے؟ شایداس سوال کا جواب دیا آسان ہوکہ وہ لوگ جو فہ بی کہلاتے ہیں، اُن کے مقاصد اور خواب کیا ہیں۔ میری نگاہ میں وہ لوگ جو فہ بی بھیرتوں کے مالک ہیں، ایسے انسان ہیں جوائی خود فر ضاند ضروریات میں وہ لوگ جو کہ بین ان کے چیش نظر سے بالاتر ہوکر بی نوع انسان کی فلاح کے بارے میں خور کرتے رہے ہیں، ان کے چیش نظر پوری انسانیت کی بہتری ہوتی ہے۔ کی شخص کے فہ بی ہونے کے لئے ان روحانی مقاصد اور آدر شوں کے ساتھ ساتھ کی خالق یا خدا کا تصور لازی نہیں ہوتا ورنہ ہم بدھا اور سینو زا ورنہ ہم بدھا اور سینو زا (Spinoza) جیسی ہستیوں کو فہ بی خال یا خدا کا تصور لازی نہیں ہوتا ورنہ ہم بدھا اور سینو زا پر ایمان لانے کے لئے ان اصولوں پر ایمان لانے کے لئے تان اصولوں کرائیان لانے کے لئے تقی دلائل ضروری نہیں ہوتے۔ اس حوالے سے فہ جب بسل در نسل منظل ہونے والی ایسی روایات کا نام ہے، جن کا مقصد انسانوں کو ایسے اقد اردیتا ہے جن سے ان کی زیر میں اوردہ ایک بہتر زیر گی گزارنے کی جبتی جاری رکھ کئیں۔

اگرہم سائنس اور ذہب کے بارے میں ان خطوط پر سوچیں تو ان کے درمیان تضاد کی مخبائش نہیں رہتی۔ سائنس کا تعلق ایے علم ہے ہو کا نات میں جو ہے جو کیا ہوتا ہا ہے کا احاطہ کرتا ہے۔ اس کے مقالمے میں ذہب کا تعلق ایک اقداد ہے جو کیا ہوتا ہا ہے اللہ کا احاطہ کرتا ہے۔ اس کے مقالمے میں ذہب کا تعلق ایک اقداد ہے جو کیا ہوتا ہا ہے اس فلام کرتا ہا ہاتا ہے۔ ماسی میں سائنس اور ذہب میں اس وقت تضادات الجرے ہیں۔ جب انہوں نے اپنے اپنے دائر وں سے باہر قدم رکھا ہے۔ جب سائنس نے ذہبی اوراخلاتی اقداد کے دائرے میں اور ذہب نے فطری حقائق کے دائرے میں اور خرب نے فطری حقائق کے دائرے میں واقل ہوتا ہا ہا تو بہت سے مسائل پیدا ہوئے۔ مثال کے طور پر جب کوئی ذہبی گروہ اس بات پ

اسراد کرتا ہے کہ بائیل میں جو بیانات دیے ہیں وہ آخری حقیقت ہیں تواس کا یہ مطلب ہے

کہ فیہ ہم سائنسی تحقیق کے نتائج کو مانے ہے انکاد کرد ہا ہے۔ بی وہ صورت حال تھی جب

گرجوں اور گلیلیو اور ڈارون کی تحقیقات ہیں تصادم پیدا ہوا۔ اس کے مقابلے میں جب سائنس

کے نمائندوں نے اخلاقی اقدار کے معاملات میں دخل اندازی کرئی شروع کی تو آئیس بھی

ثالفت کا سامنا کرنا پڑا۔ ان تعناوات نے باضی میں انسانی زعرگی کو بہت تقصان پہنچا ہے۔

اگر چہ فیہ ہب اور سائنس کے دائر ہا کی دوسرے سے کافی جدا ہیں، لیکن پھر بھی آئیں

اگر چہ فیہ ہب اور سائنس کے دائر ہا کی دوسرے کافی جدا ہیں، لیکن پھر بھی آئیں

ایک دوسرے کی ضرورت ہے۔ اگر چہ فیہ ہا کا تعلق انسانی زعرگی کو اعلی اقدار دیتا ہے، لیکن اکس سائنسوانوں کی طرورت ہے۔ اگر چہ فیہ ہا کہ شوت فراہم کرتے ہیں۔ ای طرح

اخر اس انسانوں کو اپنی شخصیق میں کا میاب ہونے کے لئے ایسے فیہی اور دوحانی جذبے کی طرورت پڑتی ہے، جو انہیں مشکلات کا سامنا کرنے میں عدو دیتا ہے۔ اس طرح فیہ ہب سائنسوانوں کو اپنی تحقیق میں کا میاب ہونے کے لئے ایسے فیہی اور دوحانی جذبے کی اور درحانی سائنسوانوں کو اپنی شخصی عدی عدر کے جیں۔ میرے خیال میں غرب کے بغیر سائنس کیلئے میں مشکلات کا سامنا کرنے میں عدو دیتا ہے۔ اس طرح فیہ ہب اور سائنس کے بغیر سائنس سائنس کے بغیر سائنس انہ کی حدور سے خیال میں غرب کے بغیر سائنس کے بغی

جب میں نے بید کہا تھا کہ سائنس اور فدہب میں کوئی تصادفیمیں ہے تو میرے پیش نظر رواجی فدا جب کے نظریات تھے۔اس نقطۂ نظر کا اطلاق خدا کے نصور پڑئیس ہوتا۔

انسانوں نے اپنارتاء کے ابتدائی دور ش اپنے ذہن میں ایے خداؤں کا تصور پیدا کیا جو نظام فطرت کو چلاتے تھے۔ ان انسانوں نے ان خداؤں کو قربانیاں بھی دیں اور و علاور جادو ہے رام بھی کرنا چاہا تا کہ وہ انسانوں کو انعامات سے نوازیں۔ آ ہتد آ ہتدان خداؤں کے تصور نے ایک خدا کا روپ دھارا اور انسان آج بھی اس ایک ہتی کوا پی خواہشات کی تسکین کے لئے پہارتا ہے۔ اگر چہ خدا کا بی تصور موام وخواص کو ایک خاص طرح کا سکون کی تسکین کے لئے پہارتا ہے۔ اگر چہ خدا کا بی تصور موام وخواص کو ایک خاص طرح کا سکون کہ بنیا تا ہے اور رہنمائی بخشا ہے اور اپنی سادگی کی وجہ سے سادہ لوح انسانوں میں بھی مقبول ہے کہنیا تا ہے اور رہنمائی بخشا ہے اور کا نتات کی ہرچیز کو کیا مرضی سے تھیتی کیا ہے اور کا نتات کی ہرچیز کو انسان اپنے اعمال کا خود ذمہ دار کیے بن گے اور جب خداائیں جزاد مزا دیتا ہے تو کیا وہ انسان اپنے اعمال کا خود ذمہ دار کیے بن گے اور جب خداائیں جزاد مزا دیتا ہے تو کیا وہ

خودا بی عدالت میں کھڑ انہیں ہوتا۔

مائنس اور فدہب کا تضاواس وقت شروع ہوتا ہے، جب ہم ایک ذاتی خدا کی بات کرتے ہیں۔

سائنس کا کام ایسے قوانین کی طاش ہے جن کی بنیاد پر ہم انسانی زندگی کا کا مُنات کواپی عقل اور شعور کے حوالے سے مجھ سیس اور اس حوالے سے سائنس نے اجرام فلکی برتی رو کے عمل اور کئی دیگر شعبوں میں بہت کی کامیابیاں حاصل کی جیں۔ سائنس نے اتنی ترتی کرلی ہے کہ ہم اکثر اوقات چندون پہلے موسم کا حال بھی جان لیتے جیں اورا گرفیس جان کتے تو اس کی وجدو وال ہوتے جیں جو بدلتے رہتے جیں نہ کہ دید کہ سائنس کاعلم کمزور ہے۔

ایک سائنسدان کی نگاہ میں فطرت انسانی خواہشات ہے بے نیاز اپنے مخصوص قوانین اوراصولوں کی تابع ہے۔ ویسے قو سائنس می حما ٹابت نہیں کرسکتی کہ ایک ذاتی خدا تو انین کوئیش بدل سکالیکن یہ قصور مرف ان علاقوں میں بی بناہ طاش کرسکتے جہاں ابھی سائنس نے قدم نہیں رکھا۔
میری نگاہ میں غرب کے رہنماؤں کواب ایک ذاتی خدا کے تصور کو خیر باد کہہ کر ان قوانین ، اصولوں اورا ظلاقیات پر اپنی توجہ مرکوز کرنی چاہے جو انسانوں میں نیکی ، خیرون اور جوگا کہ اور جوگا کہ اور جوگا کہ اور جائی کے جذبوں کو جلا بخشتے ہیں۔ اگر انہوں نے بیروبیا اختیار کیا تو انہیں اندازہ ہوگا کہ سائنسی علم کس طرح ان کی مخالفت کی بجائے ان کے تعاون کے لئے حاضر ہوگا۔ بیدوہ مقام سائنسی علم کس طرح ان کی مخالفت کی بجائے ان کے تعاون کے لئے حاضر ہوگا۔ بیدوہ مقام ہے جہاں غرب اور سائنس میلو ہی رکھتی ہے۔ جہاں غرب اور سائنس اپناا یک روحانی پہلو بھی رکھتی ہے۔

جب ہم انسانی ارتفا کے روحانی پہلو پر توجہ مرکوزکرتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتاہے کہ عمری فرہب زندگی اور موت کے خوف اور اندھے ایمان سے بہت آ مے نکل آیا ہے۔ اب وعقلی والاًل کو گلے لگا تاہے۔ بیمقام ہے جہاں سائنس اپنے روحانی عضر اور فدہب اپنے عقلی والاًل پرناز کرتے ہیں، وہاں یا دری ایک معلم کا اور سائنسوان ایک صوفی کاروپ وحار لیتا ہے۔

\*\*\*\*\*

آئن شائن کے مضمون: ?Religion and Scence: Irreconcilable کے چند اقتباسات کی تلخیص اور ترجمہ جو 1948ء میں Register میں چمیاتھا۔)

## <u>ند هب اور سائنس</u>

تخليق:خالد سهيل

ایک مذہبی خاندان اور رواتی نقافت میں پرورش پانے کی وجہ سے جب میری ملاقات میں ہورش پانے کی وجہ سے جب میری ملاقات میں سائنس سے ہوئی تو میں نے اپنے آپ کوایک و وزا ہے پر کھڑا پایا۔ سائنسی فکراورا تدھے ایمان کا تضاواس وقت اپنی معراج پر پنجا جب میں میڈ یکل کالنے میں وبفل ہوا اور میں نے طب کا مطالعہ شروع کیا۔ مجھے اس وقت احساس ہوا کہ سائنس صرف چند تھائی اور معلومات کو جمع کرنے کا نام نہیں بلکہ ایک نقطہ نظر ایک انداز فکراورا یک فلفہ حیات کا نام ہے لیکن وہ فلفہ میرے اندھے ایمان سے مختلف می نہیں متضاو بھی تھا۔ اس سائنسی نقطہ نظر نے میرے میرے اعتقادات کو جینے کرنا شروع کردیا۔

ایک روای مسلمان ہونے کے ناملے میں ایک خدا ندہب و فیمروں آسانی کا بول اور موت بعد العیات پرایمان رکھتا تھا۔ سائنس نے بچھے منطقی انداز میں سوچنے کی دعوت دی اور بچھے انداز وہوا کرسائنس کی تحقیقات مشاہدات اور تجربات پر پنی ہیں آسانی کتابوں پر ہیں۔ سائنسدان خورد بین اور دور بین سے کا کتاب کا مشاہدہ اور تجزیہ کرتے ہیں اور کا کتاب اور زندگی کے اسرار ورموز کو جائے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ بزرگول کی روان تول اور کہا واقوں پر اندھا ایمان نہیں لاتے۔

سائنس اور ندہب کی تعلیمات کے تصاد نے میرے دل و دماخ میں ایک پلچل پیدا کر دی اور میں اس تصاد کو کافی عرصے تک حل نہ کر سکا۔ اس تصاد نے ایک عرصے تک میری را توں کی نینداڑا دی تھی اور میں ایک شدید دبنی اور جذباتی بحران سے گز را تھا۔

اس بحران کا ایک المیدید تھا کہ مرے سائنس کے اسا تذہذ ہی کتابوں کی تعلیمات ہے۔ نابلد تھے اور زہی علاء سائنس کی جدید تحقیقات سے ناوا قف۔ جھے یوں لگا جیسے سائنس اور خد بب دریا کے دو کنارے ہول جن پرنہ کوئی بل تھا اور نہ بی اس معاشرے بیں ان دو کناروں

کے ملنے کے کوئی امکا نات تھے۔ جب بیرے سائنس کے اسا تذہ اور دوہ ذہبی علیا ، جنہیں جی
جانیا تھا میری کوئی مدونہ کر سکے تو بیں نے لا بریری کا رخ کیا اور اپنے تضاد کو حل کرنے کے
لئے خہتی علماء اور دانشوروں کی کتابوں کا مطالعہ شروع کر دیا۔ اس تحقیق اور یج کی تلاش جی
جن بزرگوں کی تعلیمات سے جی نے استفادہ کیا ان جی سر فہرست ابوالاعلی مودودی نالام
احمد پرویز بھی اقبال اور ابولکلام آزاد تھے۔ ان علماء نے زعدگی کے مخلف موضوعات پر سر
حاصل بحث کی تھی۔ ان بزرگوں کی کتابیں پڑھے ہوئے جھے اس بات کا شدت سے احساس
مواصل بحث کی تھی۔ ان بزرگوں کی کتابیں پڑھے ہوئے جھے اس بات کا شدت سے احساس
ہوا کہ ایک مسلمان گھرانے جی بیدا ہونے کے باوجود جی عربی زبان سے ناواقف تھا۔ چوکلہ
میں قرآن وحد بیٹ کا بلا واسط عربی جی مطالعہ نہ کرسکنا تھا اس لئے جی نے ان کے تراجم
میں قرآن وحد بیٹ کا بلا واسط عربی جی مطالعہ نہ کرسکنا تھا اس لئے جی نے ان کے تراجم
میں قرآن وحد بیٹ کا بلا واسط عربی جی مطالعہ نہ کرسکنا تھا اس لئے جی نے ان کے تراجم

میراسب سے بڑا مسئلہ و ضدا کا تصور تھا جو قادر مطلق تھا اور جس کی مرضی کے بغیرا کیہ ہے۔

بھی نہ ہا تھا۔ بیں تو کرا مات اور مجزوں کو مانے والا تھا۔ مجھے وہ دن یا د ہے جب مقای عیرگاہ

میں بینکڑوں مسلمان نماز پڑھنے جمع ہوئے تھے تا کہ بارش کی دعا ما تک سکیں۔ ان ہی دنوں

مائنس مجھے بیسکھا ری تھی کہ بارش کا نماز وں سے کوئی تعلق نہیں بارش تو تو ایمین فطرت کے
مطابق ہوتی ہے اور وہ تو انجین دعاؤں سے نہیں بدلتے۔ اسلام کی تعلیمات کے مطابق خدانے
فرشتے مقرر کرد کھے تھے جو فطرت کا نظام جلارے شے اور ان کی مختلف فرمدداریاں تھیں:

جرائل وى لائے كے لئے تھا

ميكا ئىل بادلون اور ہواؤں كاذ مددار تھا تىر

عزرا ئنل موت كافرشته تفااور

امرافيل قيامت كدن صور پيوكئے كے لئے تھا

سائنس کے طالبعلم ہونے کے ناملے میرے لئے ان فرشتوں اور مجزوں پرایمان لانا مشکل تھا۔ سائنس کے طالبعلم ہونے کے ناملے میرے لئے ان فرشتوں اور جا مگر ہمن سائنسی مشکل تھا۔ سائنس کا کہنا تھا کہ ہوا کی اور بادل دن اور دات سورج اور جا مگر ہمن سائنسی قوا نین کے تحت وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ جھے اس دن بہت خوشی ہوئی تھی جس دن میں نے علام احمد پرویز کی کتاب معہوم القرآن پڑھی تھی جس میں انہوں نے ملائکہ کا ترجمہ فرشتے علام احمد پرویز کی کتاب معہوم القرآن پڑھی تھی جس میں انہوں نے ملائکہ کا ترجمہ فرشتے

کرنے کی بجائے تو انتین فطرت کیا تھا۔ پرویز کی خواہش تھی کے قرآن اور اسلام کومنطقی انداز سے پیش کیا جائے۔ان کا خیال تھا کہ ہم زندگی کو تین حصوں میں بانٹ سکتے ہیں ا۔ موافق عقل ۔ بیدوہ واقعات جوعقلی دلائل اور منطقی انداز سے سمجھے جا سکتے ہیں۔ان کا تعلق سائنسی و نیاہے ہے۔

ب۔ خلاف عقل بیدہ واقعات میں جوعقل کی تر دید کرتے ہیں

ن- بالائے عقل بیدہ وہ واقعات ہیں جو منطقی انداز سے نہ تو کی ابت کئے جا سکتے ہیں نہ جموث۔ پرویز کا کہنا تھا کہ ند بب کی بہت ی تعلیمات جن میں خدا کا وجود اور حیات بعد الموت منال ہیں خلاف عقل نہیں بالائے عقل ہیں۔ اس کے مقابلے ہیں عیمی کا بغیر بعد الموت منال ہیں خلاف عقل نہیں بالائے عقل ہیں۔ اس کے مقابلے ہیں تعیمی کا بغیر باپ کے بیدا ہونا بالائے عقل نہیں خلاف عقل ہے۔ پرویز خلاف عقل کرایات اور مجزوں پر ایمان ند کھتے تھے۔

جب میں نے علامدا قبال کے جے خطبات پڑھے تو مجھے پید چلا کدانہوں نے قرآن کی علامتی ازراستعاراتی تغییر برزورد یا تھا۔ان کا کہنا تھا کہ جنت اور دوزخ وینی کیفیتیں states یں جگہیں places تہیں \_ان کا ریمجی اصرار تھا کہ قرآن کی آ دم اور حوا کی کہائی ہر مرد اور عورت کی علامتی کبانی ہے نہ کہ کی خاص مرد اور عورت کی کہانی جو جنت میں پیدا ہوئے تے۔ اقبال کے خطبات پڑھنے کے بعد میں نے آسانی کتابوں کولوک ور شد folklore کے طور پر پڑھنا شروع کردیا۔ایسا کرنے سے مجھے بیجی اندازہ ہوا کہ سائنس اور غرب کے تعناد ک ایک وجدید می کی کوگ قرآن اورآسانی کتابون کالغوی ترجمه کرتے تھے استعاراتی نہیں۔ سأئنس اورطب كي تعليم حاصل كرنے كے دوران ميں ؤارون كے نظريے سے بہت متاثر مواجنہوں نے زئد کی کے ارتقا کوسائنسی اعداز سے مجھنے کی کوشش کی تھی۔ جھے یہ بردھ کر جرانی ہوئی کدابوالاعلی مودودی جیے جیرعالم بھی ڈارون کے نظریے theory of evolution کونہ مانے تھے۔وہ جنت میں آدم اور حوا کی مخلیق کے نظریے theory of creation ہے ا يمان ركعتے تھے۔ ابولكلام آزادوہ واحد مسلم دانشور تھے جو ڈارون كے نظريے اور قرآن ميں کوئی تضادنہ پاتے تھے۔انہوں نے اپنی قرآن کی تغییر ترجمان القرآن میں اس تعناد کو اس طرح حل كيا تفاكرانبول في نفس الواحدة كاروائي ترجمه آدم كرف كي بجائ إيبيا كاخليه unicellular organism کیا تھا۔ان کا کبنا تھ کہ تر آن میں زندگی کی ابتدا سندر سے ہوئی ہے اور پھرارتا کے مختلف مراحل طے کرئے زمین پرآئی اور پھرانسان تک پینچی۔آزاد کا کبنا تھا کہ آگر ہم فکم مادر میں بچے کی پرورش کا بجیدگی ہے مطالعہ کریں تو ہمیں ہزاروں سالوں کے ارتقا کے تمام مراحل کی جھلکیاں نو مہینے کے سنر میں نظر آ جا کمیں گی۔طب کے طابعلم نونے کے ناطے میں آزاد کی قرآن کی تغییر پڑھ کر بہت متاثر ہوا تھا۔

مودودی پرویزا قبال اور آزاد کی کتابول کے مطالعہ کا جھے قائدہ بھی ہوا اور فقصان بھی۔
فائدہ یہ ہوا کہ جھے احساس ہوگیا کہ ہم قر آن کا استعاراتی مطالعہ بھی کر سکتے ہیں تا کہ اس میں
اور سائنس میں کوئی تضاد ندر ہے۔ نقصان سے ہوا کہ جھے اندازہ ہوگیا کہ قر آن کا ہر مضراس کی جداگانہ تغییر کرتا ہے اور کوئی دو عالم اور مضرا کیک بات پر شنق نہیں ہوتے۔ جھے احساس ہوگیا
کہ میرے لئے قر آن کا اصل مطلب اور تغییر جاننا مشکل ہی نہیں ناممکن ہے۔ جھے یوں لگا جھے قر آن بین ناممکن ہے۔ جھے یوں لگا جھے قر آن بین نظر وں سال ویشتر کی ثقافت کی ترجمانی کرتا ہوجے مختلف ادوار میں مختلف انسانوں اور گروہوں نے اپنے مقاصد کے لئے استعال کیا ہواور اپنے مطلب کی تغییریں کی ہوں۔ اس مطالعے کے بعد میں نے قر آن کو حکیمانہ ادب مطلب کی تغییریں کی ہوں۔ اس مطالعے کے بعد میں نے قر آن کو حکیمانہ ادب wisdom literature کا حصہ بھیتا شروع کردیا اور اس ہے زندگی کے قوانیمین نکالنا چھوڑ دیا۔

مسلم وانشوروں کی تاہیں پڑھنے کے بعد ہیں نے دیگر نداہب کے علاء کی تخلیقات پڑھئی شروع کردیں۔ان تمام دانشوروں ہیں ہے جن کا ہیں نے مطالعہ کیا ہیں یہاں صرف دو کا ذکر کروں گا کیونکہ انہوں نے میری سوچ کا کافی متاثر کیا تھا۔ پہلے مقکر برشڈ دسل ہے جن کی کتاب میں عیسائی کیوں نہیں ہوں؟ ایک اہم دستاہ پڑتھی۔ رسل ایک دہریہ تھے اور تمام خراہب کوانسائی ارتقا کے لئے خطرناک بچھتے تھے۔انہوں نے بہا گب دہل اپنے خیالات کا ان الفاظ میں اظہار کیا تھا میری نگاہ میں تمام خداہب جھوٹے اور خطرناک ہیں۔ یہ بات ہر تھلند انسان کو بچھ آ جائی چا ہے کہ چونکہ دو سب ایک دوسرے سے مخلف اور متفاد ہیں اس لئے درست نہیں ہوسکتے '۔رسل کے خیالات نے شروع میں میرے نظریات اور احتقادات کو ایک ورست نہیں ہوسکتے '۔رسل کے خیالات نے شروع میں میرے نظریات اور احتقادات کو ایک درسے میں میرے نظریات اور احتقادات کو ایک ایسے خدا کے تھے۔ پہنچایا تھا۔وہ تمام غدا ہم اور ان کی تعلیمات پر معترض تھے۔انہوں نے ایک ایسے خدا کے تھے در جو ہر جگہ موجود ہے اور ہر چیز کا خاتی وہا لک ہے' ان الفاظ میں احتراض

کیا تھا'اگرآپ کو وہ تمام طاقتیں دے دی جائیں جو کا نئات کے خالق و مالک کے پاس موجود جیں اور لاکھوں سالوں کا عرصہ دے دیا جائے تو کیا آپ کے شہکار کوکلکس کلین ku klux) (fascist اور قاشٹ (fascist) ہوں ہے۔' (حوالہ 1)

رسل کا خیال تھا کہ ذاہب ندصرف انسانیت کی راہ میں رکاوٹ بنے ہیں بلکدان کی وجہ سے دنیا میں بہت ی جنگیں بھی بر پا ہوئی ہیں۔ان کا کہنا تھا کہ ذہب کے نام پر بہت سے مظالم ڈھائے مجے ہیں اور بہت سے انسانوں کا خون بہا ہے۔وہ لکھتے ہیں اس دور میں جب لوگ عیسائیت پرائیان رکھتے تھے فعدا اور فد ہب کونہ مائے والوں پرمظالم ڈھائے جاتے تھے۔ عورتوں کو چ بلیں بچے کرزندہ جلایا جاتا تھا۔ عیسائیت نے کر جاتھیر کر کے اتنی طاقت حاصل کر کی ہوتا ہے اتنا تھا۔ عیسائیت نے کر جاتھیر کر کے اتنی طاقت حاصل کر کی ہوتا ہے اور اللہ اللہ کی کر تی میں رکاوٹیس کھڑی کرتی رہی ہے۔ (حوالہ 1)

رسل ندصرف فدا اور ذہب کے خلاف سے بلکھیلی کے بھی جن میں نہ سے کو کہ میلی اپنے پیغام کونہ بانے والوں کو جہم کے عذاب سے ذرائے سے درائے اللہ جس سر اطاور بدھا کا زیادہ رہنما انسانوں میں کیسے خوف پھیلا سکتا ہے۔ رسل عیلی کے مقابلے میں سر اطاور بدھا کا زیادہ احرام کرتے سے کو تکہ بدھا اور سر اطافہ نم کی یا تمیں نہ کرتے سے وہ لکھتے ہیں جیسی کے کردار میں ایک اخلاقی کی ہے اور وہ بیکہ وہ جہم پر ایمان رکھتے ہیں۔ جس نہ ہوتا کہ کوئی بھی رتم دل شخص بمیشہ بھیشہ کے عذاب پر ایمان رکھ سکتا ہے۔ جب ہم توریت کا مطالعہ کرتے ہیں تو احساس ہوتا ہے کہ جیسی ان لوگوں پر سان سے اور چھو کہہ کر لعنت بھیجتے تھے جو ان کی تعلیمات کو احساس ہوتا ہے کہ جیسی ان لوگوں پر سانپ اور بچھو کہہ کر لعنت بھیجتے تھے جو ان کی تعلیمات کو تول نہ کرتے تھے۔ میر آئیں خیال کہ ایک شفیق اور مہر پان رہنما انسانوں کے ذبین میں خوف پر اگر کا ہے' (حوالہ 1)

رسل کا فراہب عالم رعمل کرنے والوں اور ان کی حکومتوں پرایک بڑا احتراض برقا کہوہ بچوں کے ذہنوں کونفی انداز سے متاثر کرتے ہیں۔ فرہی اوار سانسانی بچوں کی وجی نشو ونما میں رکاوٹیں کھڑی کرتے ہیں کیونکہ وہ انہیں منطق اور عقلی والاس کی بجائے اندھے ایمان کی ترفیب دیتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں تمام فراہب میں بیقدر مشترک ہے کہ وہ اپنے بی وکاروں کو ایسے مقائد پرائیان لانے کو کہتے ہیں جو تحقیق سے قابت نہیں ہوتے۔ اس طرح بچوں کے ایسے مقائد پرائیان لانے کو کہتے ہیں جو تحقیق سے قابت نہیں ہوتے۔ اس طرح بچوں کے وہنوں ہی ان لوگوں کے بارے میں فصر نظرت اور تی کے جذبات بیدا ہوتے ہیں جوان کے وہنوں ہی ان لوگوں کے بارے میں فصر نظرت اور تی کے جذبات بیدا ہوتے ہیں جوان کے

ند مب اتمام فدامب كى شدت بىندى كونيس مائة "\_

رسل جو ذہی تعصب کے خلاف بغاوت کرتے رہے خود بی ذہی تعصب کا شکار ہو گئے۔ جب انہوں نے نیویارک میں ریاضی کے پروفیسر بننے کی درخواست دی تو پادر ہوں نے ان کی یہ کہدکر بہت مخالفت کی کہ دہ فد بہب اورا خلا قیات کے دخمن ہیں اور نو جوانوں کوجنس بے راہ روی سکھاتے ہیں۔ اس طرح رسل خود فد بہب کی شدت پندی اور تعصب کا نشانہ بنا۔ اگر چدان کے فلسفیانہ نظریات کا ریاضی کے پروفیسر ہونے ہے کوئی تعلق نہیں تھا۔ دلچیں کی بات یہ ہے کہ یہ داقعہ نیویارک میں دقوع فرج ہواجس کے باہر آزادی کا مجمعہ statue کی بات یہ ہے کہ یہ داقعہ نیویارک میں دقوع فرج ہواجس کے باہر آزادی کا مجمعہ statue

رسل کی کتابوں کے بعد جس دوسرے مفکر نے جھے متاثر کیا وہ سکنڈ فرائڈ تھے۔رسل کا تعلق میسائی خاندان سے تھا جبکہ فرائڈ ایک یہودی ماحول میں لیے بوجے تھے۔وہ بھی ذہبی تعلیمات کے خلاف تھے اور خدایت عالم کو ایک سراب بھیجے تھے۔وہ لکھتے ہیں ٹذہبی تعلیمات صدیوں کی روایات پرمنی ہیں جن کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔ ند ہب کو مانے والے ایسے معدیوں کی روایات پرمنی ہیں جن کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔ ند ہب کو مانے والے ایسے اعتقادات پر ایمان رکھتے ہیں جن کا ان کے مشاہدے اور تجربے سے دور پار کا بھی واسطہ نیس موتا (حوالہ 2)

فرائد کا خیال تھا کہ خرب انسانیت کے لئے دماغ کا ظل ہے۔ obsessional neurosis of humanity رسل کی طرح فرائد کا بھی خیال تھا کہ فرب انسانی ذہن کو اتا ہی خیال تھا کہ خرب انسانی ذہن کو اتا ہی طرح متاثر کردیتا ہے کہوہ عشل اور منطق کی بجائے اعرصے ایمان کی چروی کرنے لگتا ہے اور جب اس اعرصے ایمان کا سائنسی تحقیقات سے سامتا ہوتا ہے تو وہ ایک تعناد کا شکار ہوجا تا ہے۔ فرائد کھتے ہیں جب ہم خربی لوگوں سے پوچھتے ہیں کہوہ خربی استخدادات پر کیوں ایمان لاتے ہیں تو وہ تمن وجو ہا۔ پیش کرتے ہیں

... مارے بزرگ ان پرائان رکھے ہیں

... سينكرون سالول سان مقائد كي شريليس دى مى بين

... ان پاعتراض کرنامنوع ہے

ماضى على ان اعتقادات يراعتراض كرف والول كوببت ى صعوبتول كاسامنا كرمايدا

تقار (حوالد2)

فرائد کا خیال تھا کہ جوں جوں سائنس کی سرحدیں پھیلتی جا کمیں گی ندہب کی سرحدیں
سکرتی جا کمیں گی۔ان کا خیال تھا کہ ندہب کا تعلق انسانیت کے باضی ہے جبکہ سائنس کا
تعلق انسانیت کے متعلق ہے ہے۔وہ لکھتے ہیں سائنس ہمیں زعدگی کے بارے ہیں ایک
بہتر تقطید نظر ویش کرتی ہے۔ جوں جوں سائنس کی تعلیمات عام ہوتی جا کمیں گی ندہب کے
اثرات کم ہوتے جا کمیں گے۔شروع میں لوگ فدہب کے فروی احتقادات کوشک کی نگاہ ہے
دیکھیں گے اور پھر اسکی بنیا دوں ہے بھی محرہوجا کمیں گئے۔ (حوالہ 2)

سائنس اور قلفے کے مطالعہ کے بعد جھے احساس ہوا کہ میری پاکستان کے جس روائی اور غذہی ماحول شی تربیت ہوئی تی وہاں لوگوں کی پرورش ایسے تو ہمات اور احتقادات میں ہوئی تھی کہ جب انہیں زعرگ کے مسائل کا سامنا کر باپڑتا تو وہ انہیں علی اور منطق سے حل کرنے کی بجائے دعاؤں اور گنڈ اتھویز سے حل کرنے کی کوشش کرتے تھے۔میڈ یکل کا نے اور بہتال میں میری کئی ایسی عورتوں سے ملاقات ہوئی جو بچدنہ پیدا ہونے کا ملی علاج کرانے کی بجائے مزادوں پر جا کرکا لے کرنے وائی کرتی وہ بجد نہ پیدا ہونے کا ملی علاج کرائے کی بجائے مزادوں پر جا کرکا لے کرنے وائی کرتی وہ جس سے آئیس کوئی فائدہ نہ ہوا بعد میں جب ان کی تھی کہ آئیس عورتوں کے جسم کی کارکردگی physiology کی ہائک معلومات نہ کسی سے جھے آ ہت آ ہت احساس ہونے وہ کا کراگروام میں سائنی تعلیم عام کی جائے تو وہ اپنے افروہ اپنے اور وہ کرنے اور ایسی کی ماکس کی جائے تو وہ اپنے افرادی اور ایشی کی ماکس کی بہتر حل علاق کر کیس میں۔ اس سلطے میں سکول کا لج اور مائنس کی تعلیم وہ کے دور مائنس کی تعلیم وہ کے نور مائنس کی تعلیم وہ کے نور مائنس کی تعلیم وہ کے نور مائنس کی تعلیم وہ کے دور مائنس کی تعلیم وہ کے نور مائنس کی تعلیم وہ کے دور مائنس کی تعلیم وہ کیسی ہے۔

مغرلی مظرین کی تخلیجات پڑھنے کے بعد بی نے قلفہ سائنس اور ندہب کے موضوعات پرلا طبنی امریکہ اور افریقی دانشوروں کی کتابیں پڑھنی شروع کردیں۔ جھے افریقی اوریب اوریب ائیت کے خلاف فصے بحری تحریری کا اسلام اوریب ائیت کے خلاف فصے بحری تحریری پڑھ کرجیرانی ہوئی۔ان کا خیال تھا کہ افریقی قوموں کو زیب اور مشرق وسطی نے معاشی سیای اور خری دفری دفری کے ان کا خیال تھا کہ افریقی قوموں کو زیب اور مشرق وسطی نے معاشی سیای اور خری دفری کے دوام ان خاندی کی کوشش کی تھی۔ان کی خواہش تھی کہ افریقی حوام ان خاندی اور خری کی دافریقی حوام ان خاندی ا

اثرات بنجات عاصل کریں اور اپنی افریقی شاخت کو دوبارہ دریافت کریں تا کہ وہ وہ بخی تخلیقی اور دو حانی طور پر آزادی وخود عقاری حاصل کر سکس۔ وہ لکھتے ہیں افریقی قوم کے دور شن ہیں۔ یور پی استعاریت اور عرب اسلامی جارحیت ان دونوں نے ہماری آزادی پر جملہ کیا اور ہمیں خلام بنانے کی کوشش کی ۔ تیسری دنیا کی مفلوک الحال قو ہمی بھی سوشلزم کی تحکوم رہیں بھی سرمانید داری کی کوشش کی بھی عیسائیت نے۔ دونوں سرمانید داری کی کوشش کی بھی عیسائیت نے۔ دونوں محافی اور خبری دوانوں کے کوشش کی بھی عیسائیت نے۔ دونوں محافی اور خبری روانیوں نے افریقی قوم کاحتی المقددرا سخصال کرنے کی کوشش کی ۔ (حوالہ 3) محافی اور خوالہ 3) ان یور نی اور عرب عیسائی اور مسلم استعاری روانیوں کے تحکوم رہیں گے یا پی آزادی اور خود عالی کی اور میں اور میں اور خود عالی کی تحریروں سے پہلے میں عثاری حاصل کرنے کی کوشش کریں گے؟ ۔ (حوالہ 3) وول سوئنکا کی تحریروں سے پہلے میں شاری حاصل کرنے کی کوشش کریں گے؟ ۔ (حوالہ 3) وول سوئنکا کی تحریروں سے پہلے میں نے کئی دیسے کی دوائیوں کے کھور پر چیش کرتے نہ در یکھا تھا۔

وول سائنکا کی تخلیقات کے بعد میں نے سیکیو کے نامورادیب او کتاویو پاز کو پڑھنا شروع کیا۔ انہوں نے اپنی زندگی کے تی سال شالی امریکہ پورپ اور ہندوستان میں گزارے شے اور عالمی روایات کا تجاور عالمی روایات کی تخاور عالمی روایات کی جنائی اور اسلام دونوں روایات میں سائنس اور خد ب کی جنگ جاری رہی تھی فرق بیتھا کہ عیسائی دنیا میں خدا ہار گیا تھا اور سائنس اور فلسفہ جیت گئے تھے اور نیٹھے نے اعلان کردیا تھا خدا مرچکا ہے God is dead اکر اسلام نے بھی اسلامی دنیا میں خدا جیت گیا تھا اور طاخه اور سائنس ہار گئے تھے۔ وہ لکھتے ہیں اسلام نے بھی اسلامی دنیا میں خدا جیت گیا تھا اور فارائی کی اسلامی دنیا میں خدا اور فارائی کی تضاور کی جا ہے اس روایت میں غزالی اور فارائی کی تھیا ہیت کی طرح نہ بہ اور سائنس کا تضاور کی جا ہے اس روایت میں غزالی اور فارائی کی تھیا ہیت کی طرح نہ بہ ہوتا تو وہ لکھتا نظم نے کی جنگ موت تک از کی گئے۔ اگر مسلمانوں میں بھی نیشے جیسافلاسٹر ہوتا تو وہ لکھتا نظم نے کا ہے ہم نے اے تق کردیا ہے تم از میں اے تق کرائے گئی کہا ہے تھی اے تق کرائے گئی کہا ہے تھی اے تق کرائے گئی کہا ہے تھی اے تق کرائے گئی کی اے تق کرائے گئی کہا ہے تو کہی اے تق کرائے گئی کہا ہے تو کہی اے تق کرائے گئی کی اے تق کرائے گئی کیا ہے تو کہی اے تق کرائے گئی کیا ہے تو کہی اے تق کرائے گئی کہا ہے تو کہی اے تق کرائے گئی کہا ہے تو کہی اے تق کرائے گئی کیا ہے تو کرائے گئی کہا ہے تھی اے تق کرائے گئی کیا ہے تق کرائے گئی کہا ہے تو کرائے گئی کہا ہے تھی اے تق کرائے گئی کیا ہے تو کرائے گئی کہا ہے تو کرائے گئی کرائے گئی کہا ہے تھی اے تقل کرائے گئی کہا ہے تو کرائی کرائے گئی کرائے گئی کرائے گئی کرائے گئی کے تھے کہا ہے تھی کرائی کرائے گئی کرائی کرائے گئی کر تھی کرائے گئی کرائ

پاز کو پڑھنے کے بعد میں دوبارہ مسلم دانشوروں کی تحریروں کی طرف لوٹا اور پرویز جود بھائی کی کتاب اسلام اور سائنس (حوالہ 5) پڑھی۔اس کتاب میں مسلمانوں میں سائنسی روایات کے عروج و زوال کی کہانی سنائی گئی ہے۔ جود بھائی کا خیال ہے کہ اسلامی دنیا میں سائنس کو قد جب کی جعینٹ چڑھادیا گیا ہے۔ جب ہم مسلمانوں کی دنیا جی سائنس اور طب کی تاریخ پڑھتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ مسلمانوں نے ہمیں احساس ہوتا ہے کہ مسلمانوں نے ہمیں ایک سنہرا دور دیکھا ہے۔ یہ وہ دور تھا جب مسلمان وانشوروں نے یونانی فلاسفروں کی تحریروں کے حربی جی ایک سنر جے کئے تھے۔ نویں سے حمیارہویں صدی کے دوران الرازی این عباس اور این بینا جیسے فلاسفراور دانشور پیدا ہوئے تھے جن کی کتابی مفرنی درسگا ہوں میں پڑھائی جاتی تھیں۔ این بینا کی طب کی کتاب حمیار حویں سے ستر حویں صدی تک مفرنی دنیا کی ہونیورسٹیوں کے نصاب میں شام تھی۔

ہود ہوائی اپنی کتاب میں ان ساجی معاشی اور ندہی موالی اذکر کرتے ہیں جن کی وجہ ہے مسلم دنیا میں سائنس اور فلیفے نے ترقی کی بجائے تنزل کی راہ اختیار کی۔ بید کہائی کمی بھی مسلمان کو افسردہ کرنے کے لئے کافی ہے۔ وہ لکھتے ہیں تقریباً سات سوسال ویشتر مسلمانوں میں سائنس میں ترقی کرنے کا حوصلہ ختم ہو گیا۔ سوائے چندا یک مشتکیات کے۔ بہت ہے روشن خیال مسلمانوں کو اس بات کا دکھ ہے لیکن روائی مسلمان اس حقیقت سے خوش ہیں کیونکہ ان کے خیال میں مغرب کی سائنس اور سیکولرسوچ اسلام کے لئے ایک خطرہ ہے (حوالہ 5)

ہود بھائی نے اپنی کتاب میں غزالی کی تخلیقات کے منفی اٹرات کا ذکر کیا ہے۔غزالی نے در کی کے آخر میں نہ ہی ایمان کو مطلے لگا کر فلنے اور ریاضی کی منطقی سوچ کورد کر دیا تھا۔ کو تک ان کا خیال تھا ریاضی اور سائنس پڑھنے کا نقصان سے ہے کہ اس کو پڑھنے والا خدا نم ہے۔ اور آسانی کتابوں کورد کرنے لگتا ہے اس طرح اس کے دل میں وجی کے قلاف نفرت پیدا ہوجاتی ہے۔

مود بھائی کی تحریروں نے میرا تعارف پر وفیسر عبدالسلام کی تخلیقات کے کروایا۔ عبدالسلام نے ند جب اور سائنس کے درمیان ایک بل تغییر کرنے کی کوشش کی تھی۔ ان کا کہنا تھا کہ دونوں جداگانہ روایات ہیں اور وہ ان دونوں روایات میں کوئی تضاد تیں ۔وہ لکھتے ہیں'' جھے اپ نہیں اعتقادات اور سائنسی نظریات میں کوئی تضاد نظر نہیں آتا۔ میرے ند ہی اعتقادات میری

صدیوں کی روایات کی میراث ہیں جن کے بارے میں سائنس خاموق ہے۔ '(حوالہ 9) میرے لئے بیددلچیں کی بات تھی کے سلام اور وائٹمر کی دونوں کوسائنس کا نوبل انعام طا تھا۔ان کی تحقیقات بیسویں صدی کی سائنس کا ایک روشن باب تھیں۔سائنس کی دنیا میں دونوں سائندان شانہ بیشانہ کھڑے تھے جبکہ ند جب کی دنیا میں ان میں پینکٹروں سالوں کا تور تھا۔ عبدالسلام اسلام کی روایت ہے جڑے ہوئے تھے جبکہ وائٹر گا ایک انسان ووست دہر ہے تھے جن کے خیال میں اس کا نئات کا کوئی وافلی اور آسانی مقصد نہیں ہر فخص اپنی مرضی ہے زندگی میں معنی پیدا کرسکتا ہے۔ ان دونوں سائنسدان فلسفیوں نے جھے پر بیر حقیقت واضح کر دی تھی کہ سائنسی دنیا میں سائنسی تحقیقات اہم ہیں ذاتی اعتقادات نہیں۔

جوں جوں جو برے علم میں وسعت پیدا ہوتی کی جھے اشازہ ہونے لگا کہ مشرق و مفرب
میں ایسے وانشوراور مقلرین بھی ہیں جو سائنس اور فد ہب کی و نیاؤں میں ایک بل تغیر کرنے کی
کوشش کرتے رہے ہیں۔ بیسویں صدی کی سائنسی و نیا میں اس کے نمائندے البرٹ آئن
سٹائن ہیں اور فد ہب کی و نیا میں کیرن آرمسٹرا تگ ۔ آئن سٹائن کا کہنا ہے کہ سائنس کا تعلق
موجود کی و نیا ہے ہے (کیا ہے what is ) جبکہ فد ہب کا تعلق مثالی و نیا ہے ہے (کیا ہونا
ہو ہے وکی و نیا ہے ہے (کیا ہے تا اس اللہ کا کہنا ہے کہ مائنس کا تعلق مثالی و نیا ہے ہے وہ متفاولیں اللہ وہ ووٹوں انسانیت کے ارتقا میں ہماری رہنمائی کر سے ہیں ان کا مشہور جملہ
ہیں بلکہ وہ ووٹوں انسانیت کے ارتقا میں ہماری رہنمائی کر سکتے ہیں ان کا مشہور جملہ
ہیں بلکہ وہ ووٹوں انسانیت کے ارتقا میں ہماری رہنمائی کر سکتے ہیں ان کا مشہور جملہ
ہے ۔۔۔فہر کے بغیر سائنس کٹائری ہے۔ سائنس کے بغیر فدیب اندھا ہے۔۔۔۔

آئن سٹائن کا خیال تھا کہ اس مادی دنیا میں صرف وہی لوگ سائنس کی تحقیق اور ریاضت میں زندگی گزار سکتے ہیں جن میں روحانی لوگوں اور درویشوں کی بے غرضی اور قربانی کا جذبہ ہو۔ (حوالہ 6) آئن سٹائن خدا اور ندم ہب کا ذکرتو کرتے تھے لیکن ان کا خدا اور ندم ہب کا تصور نہایت غیرروا چی تھا۔

آئن سٹائن کی طرح کیرن آرمٹرانگ نے بھی سائنس اور ذہب کے درمیان ایک بل تغیر کرنے کی کوشش کی لیکن ان کا فدا اور ذہب کا تضور بھی غیر روائی ہے۔ ان کا خیال ہے کہ ایک ایسے فدا کا تصور جو سات آسانوں پر ایک تخت پر بیٹا ہے پرانا اور بوسیدہ ہو چکا ہے۔

کیرن آرمٹرانگ کے خیال میں بیسویں صدی میں ہولوکوسٹ کے الیے نے روائی ذہب کیرن آرمٹرانگ کے خیال میں بیسویں صدی میں ہولوکوسٹ کے الیے نے روائی ذہب کے فدا کے تصور کے خدا کے تصور کے خدا کے تصور کی بہت تقصان پہنچایا ہے۔ وہ سنوں ساد ہودی اور درویشوں کے فدا کے تصور کو بہت تقصان پہنچایا ہے۔ وہ سنوں ساد ہودی اور درویشوں کے فدا کے تصور کو بہت تقصان پہنچایا ہے۔ وہ سنوں ساد ہودی اور درویشوں کے فدا کے تصور کو بہت تقصان پر بیس لوگوں کے دلوں میں رہتا ہے۔ (حوالہ 7) کیرن کو برتے وہ بی بی جو ہمیں انسان دوئی آرمسٹرانگ خداہی مالم کی اس روحائی روایت کے قریب دکھائی دیتی ہیں جو ہمیں انسان دوئی

اوراحر ام آدمیت کادر س جی بی روایت مشرق کی صوفیان شاعری بیل دکھائی د جی ہے۔
محیر ڈھا دے، مندر ڈھا دے، فی اس جو بی ڈیھندا اے
پر کسی کا دل نہ ڈھائی، رب ولال وہ رہندا اے
آئ شائن اور کیرن آرمسٹرانگ دو مختف روافتوں کو قریب لانے کی کوشش کرتے
رہے ہیں۔
کیتھولک چرچ کے پادریوں اور سائنسانون کے درمیان جوسر: جنگ تین سوسال سے چل
ری تھی اس بی سائنسانوں کو اس دن کامیانی ہوئی جب بیسائیت کے ذہی رہنماؤں نے اقبال
جرم کرتے ہوئے اعتراف کیا کر میتھولک چرچ نے سائنسانوں پرجومطالم ڈھائے تھے دہ ناروااور
ناجائز تھے۔ و می 1983 و کیتھولک چرچ نے سائنسانوں پرجومطالم ڈھائے تھے دہ ناروااور
ناجائز تھے۔ و می 1983 و کیتھولک پوپ نے کلیلیج پرتین سوسال پہلے کام کرنے کی محاتی آئی۔
ناجائز تھے۔ و می 1983 و کیتھولک پوپ نے کلیلیج پرتین سوسال پہلے کام کرنے کی محاتی آئی۔

میراخیال ہے کہ ہم اکیسویں صدی شرانسانی تاریخ کے اس موڈ پر کھڑے ہیں جہال فرہ ہر ادر سائنس کے نمائندوں کو آیک دفعہ پھر مکالمہ کرنے کی کوشش کرنی چاہے۔ سٹیون ہاکگ نے اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ سائنس اب تک دونقا رہوں کی پیروی لردی ہے آیک نظر بیا جرام فلکی کی اور ایک ایٹم کے اسرار ورموزکی وضاحت کرتا ہے۔ سائندانوں کی کوشش ہے کہ وہ آیک ایسا نظر بید دریافت کریں جو دونوں نظریوں کا احاطہ کر سکے۔ (حوالہ 8) ای طرح نہ ہی دنیا میں ایسے دانشور پیدا ہور ہے ہیں جن کا خواب ہے کہ دنیا کے خلف ممالک میں طرح نہ ہی دنیا میں ایسے دانشور پیدا ہور ہے ہیں جن کا خواب ہے کہ دنیا کے خلف ممالک میں نہ بہ کو آزادی ہو مواضوں میں ایسے دانشور پیدا ہور ہے ہیں جن کا خواب ہے کہ دنیا کے خلف ممالک میں نہ بہ کو ایسان دوئی کی بنیا دوں پر بیا ہوں کا ذاتی فعل سمجھا جائے اور معاشرے کے قوانین سیکولر اور انسان دوئی کی بنیا دوں پر بیا کے جا کھی تا کہ برشمری کو برابر کے حقوت اور مراعات حاصل ہوں۔

میرا خیال ہے کہ وہ وقت آخیا ہے کہ ہم اپنے بچوں کوسکولوں اور کالجوں بیس سائنس اور فلنے کی تعلیم ویں تاکہ وہ اندھے ایمان کی بجائے عمل وا سمجی کو اپنار شمایتا کیں اور علم ووانائی کی راہ اختیار کریں۔ میری واتی زندگی میں اندھے ایمان سے علم وآ سمجی کا سفر میرے لئے ایک ولیسپ اور یعیرت افروز سفر تھا۔

#### REFERENCES

- 1. Russell Bertrand Why I am not a Christian.
- A Touchstone Book New York 1957
- 2. Freud Sigmund The Future of an Illusion
- WW Norton and Co New York 1961
- 3. Soyinka Wole Art, Dialogue and Outrage
- Pantheon Books New York 1993
- 4. Paz Octavio Alternating Current
- Arcade Publishing New York 1967
- . 5. Hoodbhoy Pervez Islam and Science
  - Zed Books Ltd London 1991
  - 6. Einstein Albert Ideas and Opinions
  - Crown Trade Paperbacks New York 1982
  - 7. Armstrong Karen AHistory of God
  - Ballantyne Books New York 1993
  - 8. Hawking Stephen, A Brief History of Time
  - Bantam Books New York 1990
  - Salam Abdus Science and Religion

Lecture Delivered at International Symposium Cordoba 1987

### سراب كاستنقبل

تحرير بتكمنذ فرائد ترجمه: دُاكثر خالد سهيل

(سنگند فرائد کی کتاب The Future of An Illusion جو پیلی بار 1927ء میں چیسی تقی ، کی تلخیص اور ترجمہ)

(1)

جب کی شخص کی زندگی کا پیشتر حصد اس فورو فوش میں گزرگیا ہوکہ وہ جس تہذیب اور فقافت میں پا بیدھا ہے، ان کا ماضی کیسا تھا؟ اُن کی بڑی کہاں تک پیسلی ہوئی تھیں؟ اور ان کا نشو و فما میں کن موال نے اہم کر دارا واکیا تھا؟ تو بھی بھاروہ یہ بھی ہو چتا ہے کہان کا معتقبل کیا ہوگا؟ اور ان میں کس حم کی تبدیلیوں کی توقع کی جا سمتی ہے؟ اس موضوع پر فور کرنے ہے ہیں اس بات کا جلدی اعمازہ ہو جا تا ہے کہ یہ موضوع ا تنا ہوا ہے کہ اس پر مرف چندلوگ تی سیر ماصل بحث کر سکتے ہیں کیونکہ اکثر لوگ اس موضوع کے صرف ایک مخصوص پہلو پر تحقیق اور فور فوش کرتے رہے ہیں۔ جولوگ اسے ماضی اور حال سے ہی پوری طرح با فہر نہیں ، ان اور فور فوش کرتے رہے ہیں۔ جولوگ اسے ماضی اور حال سے ہی پوری طرح با فہر نہیں ، ان کریں تو ان کی رائے میں ان کی ذاتی پہند و تا پند تو قعات ، امیدوں اور خوابوں کی کوشش بھی نہر ان کی رائے میں ان کی ذاتی پہند و تا پند تو قعات ، امیدوں اور خوابوں کی کوشش بھی نبست زیادہ پر چھا کمی تظرآ ہے گی اور الی رائے میں معروضی پہلوکم ہوگا۔ میرے خیال میں نبست زیادہ پر چھا کمی تظرآ ہے گی اور الی رائے میں معروضی پہلوکم ہوگا۔ میرے خیال میں نبر کور کی رائے ہی اس کواپنے ماضی اور معتقبل ہے جوڑ کرفیس دیکھتے اور ان رشتوں پر پچیدگ سے فرد میں کرتے۔

اس لئے جو محض بھی مستقبل کے بارے بھی پیشین کوئی کرے گا،اے بہت سے سائل کا سامنا کرنا ہوگا اور سے اورانجان علاقوں بھی قدم رکھنا پڑے گا۔مستقبل کے بارے بھی بھلا کون حتی رائے دے سکتا ہے۔ کل کی بھلائس کو خرہے۔

ال صورت حال میں جا ہے تو بھی کہ یا تو میں ذاتی طور پراس کام سے دستیر دار ہو جاؤں اور کہوں کہ یہ ہماری ہو جھ جھ سے ندائھ یائے گا اور میں اپنی توجدان نی زندگی کے صرف ایک ہماوی کہ یہ ہماری در اس کے بارے میں اپنے خیالات اور نظریات کا اظہار کروں۔

میرے اس مضمون کا موضوع انسانی تہذیب و نقافت ہے اور تہذیب و نقافت ہے میری
مراد انسانی زندگی کے وہ تمام پہلو ہیں جو انسانوں کوجیوانوں سے متیز کرتے ہیں۔ ان میں وہ
علوم بھی شامل ہیں، جن کی وجہ ہے ہم نے فطرت پر بالادی اور اس سے اپنی ضروریات کو پورا
کرنے کے لئے دولت حاصل کی ہے اور وہ تمام قوانین ، رسوم اور روایات بھی شامل ہیں جن کی
رفتی میں ہم ایک دوسرے سے انسانی رہتے تائم کرتے ہیں اور دولت کی تقیم کرتے ہیں۔

میری نگاہ میں تبذیب اور نگافت کے بید دونوں پہلوآ ہی میں مربوط ہیں۔ ایک طرف انسانوں کے آپی کے دشتے اوران کی جمع کی ہوئی دولت اس بات کا فیصلہ کرتے ہیں کہ انسان اپنی خواہشات کی کس صدتسکیین کرسکتے ہیں تو دوسری طرف زندگی کے اس کاروبار میں انسان دوسرے انسانوں کو اپنی خواہشات کی تسکیین کے لئے (چاہوہ مزدوری ہو، دولت ہو یا جنسی آسودگی ہو) استعال کرنا شروع کردیے ہیں۔

اس مسئلے کا ایک اور پہلویہ ہے کہ میرے خیال میں انسان بنیادی طور پر تہذیب کا دشن کے کے فکہ تہذیب اجھا کی مفادات کی تکہبائی کرنا چاہتی ہے جب کہ انسان اپنی انفرادی خواہشات کی تسکین کو اہمیت دیتے ہیں۔ ایک پرامن معاشرتی زندگی کو برقر ارد کھنے کے لئے ہر فرد کو قریانیاں دینی پڑتی ہیں ، ان قریانیوں ہے انسان مجموعی طور پر دولت اور فطرت ہے ایسا رشتہ قائم کرتے ہیں جس میں سب کی بھلائی مضمر ہوتا کہ ایک فوشحال اور منصفانہ معاشرے کی تشکیل ہو تبکہ۔ اگر انسان اجھا کی طور پر ایسا معاشرہ قائم کرتے ہیں جس میں سب کی بھلائی مضمرہ وتا کہ ایک فوشحال اور منصفانہ معاشرے کی تشکیل ہو تبکہ۔ اگر انسان اجھا کی طور پر ایسا معاشرہ قائم کرتے میں کامیاب نہ ہوں تو انسانی جذبات ہے قابو ہوجاتے اور وہ سائنس اور نگا اور تی کو انسانی ارتقا کی بجائے انسانی جاتی کے استعمال کرنا شروع کردیتے ہیں۔ بدہمتی ہے وہ چیز ہی اور وہ نظام جنہیں تھیر کرتے ہیں۔ طویل عرصہ لگتا ہے ، آئیس جاہ وہ براد کرتے ہیں ذیادہ در ٹیس لگتی۔

بعض دفعه يول محسوس موتاب بيسيتهذيب وثقافت كارتفاك لئ ايك الكيت إلى آرا

ورائی اقدارا کھریت پرملاکرتی ری ہو۔ کونکہ ای اقلیت کا دعویٰ تھا کہ وہ انسانوں کی معاشرتی زعری کے لئے اپنی بسیرتوں کی حال تھی، جن ہے اکٹریت محروم تھی۔ تہذیب کے رقع کا پیسٹر تشادات ہے پردہا ہے۔ ہمیں اس حقیقت کا بھی احساس ہے کہ انسانوں کے لئے مطرت پر قابو پانے کا عمل انسانی رشتوں میں ایک تو ازن قائم کرنے ہے آسان رہا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا انسانوں کی اکثریت اس قابل ہے کہ وہ اٹنی خواہشات کی تسکین کے دوران دوروں کا استحصال تہ کرے یا ہمیں ان کے نفی جذبوں، رویوں، جذبات اورا عمال یہ وران کی اکثریت ایس تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ فطرت پر سائل اور رشتوں پر سجیر گی ہے خور کرتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ فطرت پر قوشوں پر سجیر گی ہے خور کرتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ فطرت پر قوشوال اور صحت ذری گی گرزار کیس، ایک جیورہ میں ساوی تقیم کرنا، تا کہ سب ایک خوشوال اور صحت ذری گرزار کیس، ایک جیورہ علی ہے۔ اس عمل کا ایک پہلو مادی ہے تو خوشال اور صحت ذری گرزار کیس، ایک جیورہ عمل ہے۔ اس عمل کا ایک پہلو مادی ہے تو در رانف یاتی ہے۔

اندانوں کے معاشی مسائل نفیاتی مسائل ہے جڑے ہوئے ہیں۔اگرانسانوں کو بے
اکھرانسانوں کے مواجی میں میں ہے کہ تبذیب اور فقافت کی روایت بری طرح بحروح ہوجائے ،
کوکھر جوام کی اکثریت کائل اور سادہ لوح ہوتی ہے۔ وہ اپنے جذبات کی فوری تسکین چاہتی
ہے اور وہ بڑے مقاصد کے لئے مچھوٹے مقاصد قربان نیس کرنا چاہتی اس لئے ان پر اقلیت کو
قوائی اور پابندیاں نافذ کرنی پوتی ہیں۔ عوام پر پابندیاں نافذ کرنا اتنا تکلیف دہ نہ ہو۔
اگران کے رہنما ایسے انسان ہوں جو باعمل اور اعلیٰ اقدار وکر دار کے مالک ہوں ، عوام ان کی
عزت کرتے ہوں اور ان کے تقشی قدم پر چانا چاہیں۔ ایک صورت میں جوام کے ایک محتندانہ
اور منصفان زندگی کو اختیار کرنے کے زیادہ امکانات ہو کتے ہیں۔ ایسے رہنماؤں اور لیڈروں
ہے ہمیں بیامید ہوگی کے انہیں جوام ہے ہی دوگا واورہ وزندگی کی بھیرتمی رکھتے ہوں گے۔
ایسے رہنماؤں کی موجودگی میں جوام کے لئے تو انین پڑئل کرنا آسان ہوجا تا ہے ، جیان پھر بھی
رہنماؤں کی موجودگی میں جوام کے لئے تو انین پڑئل کرنا آسان ہوجا تا ہے ، جیان پھر بھی
رہنماؤں کی توجودگی میں جوام کے لئے تو انین پڑئل کرنا آسان ہوجا تا ہے ، جیان پھر بھی
رہنماؤں کی تھوڑ ایسے د ہاؤ تو ڈالٹائی پڑتا ہے کیو تکہ جوام بنیادی طور پر نیاتو سخت کام کرنا اور شدی کی گوشش
رہنماؤں کی تعلین کو ملتوی کرنا چاہتے ہیں، وہ اپنے جذبات پر فوری عمل کرنے کی گوشش

بعض لوگ میر سے ان خیالات پر اعتراض کریں گے اور کہیں گے کہ جوام پر دباؤای لئے ڈالنا پڑتا ہے کیو کلہ ہماری تہذیب اور ہمارے نظام میں بہت ی خامیاں ہیں۔ ایک مثالی معاشرے میں اس کی ضرورت نہ ہوگی، ہر فض ایک صحتندز عمر گی کر راے گا اور در سروں کا استحصال نہ کرے گا۔ چونکہ ایسا معاشرہ قائم نہ ہوسکا، اس لئے فیر منصفانہ نظام نے لوگوں کو ضعیلا اور باغی بنادیا ہے۔ اگر ہم اگلی نسلوں کے بچوں کی محبت، شفقت اور ایک ذمہ دارانہ ماحول میں پرورش کریں گے تو وہ ایک بہتر نظام کو نظام کو نظام کو نظام کو مدداری معاشرتی قلاح وہ درسرے کی خواہشات اور حقوق کا احترام بھی کریں گے۔ اور اگر معاشرتی قلاح و مبدود کے لئے قربانی کی ضرورت ہوگی تو وہ خوشی ہے قربانی بھی دیں گے۔ اور اگر معاشرتی قلاح و مبدود کے لئے قربانی کی ضرورت ہوگی تو وہ خوشی ہے قربانی بھی دیں گے۔

سوال بدیدا ہوتا ہے کہ انسانی ارتفا کے جس مرسلے پرہم سے انسانی زندگی گزرار رہے ہیں ، اس معاشرے میں کیا قربانیال دینے والے موام کی اور ایسے رہنماؤں کی امید رکھنا جو خدمت طلق کو اپنا فریضہ جمیس اور قو موں کی محتمد خطوط پر پرورش اور دہنمائی کریں اور ایسے معاشرے کو تکلیل دیں جہاں دباؤ اور جرکی کم از کم ضرورت چیش آئے۔ میرا خیال ہے کہ ہردور میں ایک گروہ ایسے لوگوں کا ہوگا جو فرو فرضا نہ اور بحر مانہ ذہنیت اور کروار کا بالک ہوگا اور موام کے ایمن اور سکون میں روڑے اٹکائے گا ۔ لیکن اکثریت کی تعلیم و تربیت ایسے خطوط پر ہوگئی ہے کہ دو ایک محتمد اور مصفانہ نظام کے لئے قربانیاں دے تعیس۔ اگر ایسا ممکن ہوجائے تو وہ انسانی معاشرے کے لئے ایک ایمنا محتمد ایک ایک محتمد اور مصفانہ نظام کے لئے قربانیاں دے تعیس۔ اگر ایسا ممکن ہوجائے تو وہ انسانی معاشرے کے لئے ایک ایمنا موگا۔

جے اس بات کا احساس ہے کہ اس گفتگو کے دوران میں اپنے اصل موضوع ہے کائی
دورنگل آیا ہوں لیکن میں یہ بات واضح کردینا چاہتا ہوں کہ میر ہے اس مضمون کا مقعدا نسانی
تہذیب وثقافت کے مستقبل کے بارے میں کوئی حتی رائے دینا میں ہے۔ میرے پاس نہ تو
ایساعلم ہے اور نہ ہی می کی ایسے طریقہ کا رہے واقف ہوں جس سے ایسے معاشرے کے قیام
کے تجربے کے فواب کوشر مند ہمیں کیا جاسکے۔ میں قو صرف اس موضوع پراپنے ذاتی خیالات
اورنظریات کا اظہار کرنا چاہتا ہوں۔

(2)

ہاری منتکوآ ہت،آ ہت،معاثی دائروں سے نکل کرنفسیاتی دائروں میں داخل ہوتی جارہی

ے۔ پہلے ہم تہذیب اور نقانت کو معاشرے میں دولت کی فراہمی اور تقسیم کے والے سے بچھنے
کی کوشش کرر ہے تھے ، لین جب ہمیں انداز وہوا کہ کی بھی تہذیب کوقائم رکھنے کے لئے ہمیں
عوام پر دباؤ ڈالنے کی ضرورت ہے تا کہ منصفانہ اور صحتند معاشرے کے قیام کے لئے وہ اپنی
خواہشات کی تسکین کی قربانیاں دے تکیس اور عین ممکن ہے کہ وہ ان پابند یوں کے فلاف
احتجاج اور بعناوت کی آواز بلند کریں مے اور تہذیب کی عمارت پر حملہ آور ہوں مے تو ہمیں
احساس ہوا کہ معاشرتی مسائل کے اس شعورے ہم معاشی دائرے سے فکل کرانسانی تہذیب
کے نفسیاتی دائرے میں داخل ہو مھے ہیں۔

جب ہم انبانی نفسیات کے حوالے ہے بات آگے بوصاتے ہیں تو ہمیں اندازہ ہوتا ہے کہ انبانوں کے انفرادی اورم، حرق تعلقات کائی دیجیدہ ہیں۔ انسانی نیچا ہی جبتوں کے ساتھ پیدا ہوتے ہیں اورا ٹی خواہ میں کی فرری تکییں چاہے ہیں انسانی محاشرہ ان پر کچھ پائٹ انسانی محاشرہ ان پر کچھ پائٹ انسانی محاشرہ ان پر کچھ پائٹ انسانی محاشرہ ان پر کھ ہو تکے بعض انسانوں کے لئے ان پابندیوں کو تحول کرنا آسان ہوتا ہے اور بعض کے لئے ہمیں مانسانوں کے لئے ان پابندیوں اور قربانحوں کی وجہ نے تو بیاتی سائل کا شکار ہموجاتے ہیں۔ وہ ان جبتوں پر جوانہوں نے حواتی آباواجداد سے ورافت میں پائل ہیں، قابو ہمیں پاسکتے اور تہذیب کو درہم برہم کرتے رہتے ہیں۔ وہ انسان اپنی زعدگی حواتی سطح پر گزارنا چاہے ہیں۔ آج بھی ہم ان کی مثالیں ایسے محاشروں میں پاتے ہیں، جہاں دومرے انسانوں کے گوشت کو کھانا بقر سبی رشتہ واروں سے جنسی اختا کا کرنا، (Incest) اور انسانوں کا خواہشوں پر قابو پانا ہیں خواہشوں پر قابو پانا ہیں شہورا انسانی اندار کو ابھی پوری طرح نہیں اپنایا اور انسانوں کا خواہشوں پر قابو پانا ہیں سیا النے انسانی اندار کو ابھی پوری طرح نہیں اپنایا اور انسانوں کا خواہشوں پر قابو پانا ہیں سیا ہیں ہو اسانی اندار اور ایسی پوری طرح نہیں اپنایا اور انسانی محاشرے کے آبانی محاشرے کے آبانی محاشرے کے آبانی محاشرے کے آبانی محاشرے کے انسانی محاشرے کے انسانی محاشرے کے آبانی محاشرے کے آبانی محاشرے کے انسانی محاشرے کے انسانی محاشرے کی آتی جائے گا۔ ناگال سے محاشرہ پاک ہوتا ہو کے کا انسانی محاشرت کی آتی جائے گا۔

جب ہم انسانی وہاخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ انسانوں نے سائنس اور نکنالو جی میں تو بہت ترقی کی ہے لیکن آج کے انسانی بچے کا دہاغ آج سے ہزاروں سال پیشتر کے انسانی بچے کے دہاغ سے زیادہ مختلف نیس ہے۔ بیطیحدہ بات ہے کہ آج کا بچہ جس معاشرے میں پرورش یا تا ہے، اس سے اُس کے شعوری اور لاشعوری خمیر Super) (Ego کی تفکیل ہوتی ہے۔ وہ آہتہ آہتہ نیکی اور بدی، اچھائی اور برائی، میج اور غلا کی تمیز سيكمتا باوروه آسته آسته ايك جسماني اورنفسياتي ستى عدما شرتى اوراخلاقي ستى بن جاتا ہے۔انسانی معمری پرورش انسانی شخصیت کے ارتقا کا ایک اہم مرحلہ ہے۔جن او کول میں معمیر کی پرورش صحتند خطوط پر ہوتی ہے وہ جوان ہوکر تبذیب کی مخالفت کرنے کی بجائے اس کا تعاون كرتے بيں اورانساني معاشرے كے ارتفاء ميں اہم كروار اوا كرتے بيں اور جس معاشرے میں ایسے لوگوں کی تعداد جننی زیادہ ہوتی ہے، اتنابی وہ معاشرہ صحتند خطوط پراستوار مونا ہے اورلوگوں کی خارجی یا بندیاں آ ستہ آ ستہ داعلی یا بندیوں میں تبدیل موجاتی ہیں اور انسانوں کے ذہنوں میں حکومت کی خارجی عدالت کی بحائے ضمیر کی واخلی عدالت قائم ہوجاتی ہے۔لین حقیقت یہ ہے کہ موام کے لئے ایک صحتند زیرگی گزارنے کی خاطر خارجی اور داخلی وونوں طرح کی عدالت کی ضرورت پڑتی ہے۔ ان کے لئے نفسیاتی دباؤ کے ساتھ ساتھ معاشرے کا اخلاقی دباؤ بھی ضروری ہوتا ہے۔ صدیوں کے معاشرتی ارتقاء کے بعد ہمیں بہت ے ایسے لوگ ل جائیں ہے جو ل ہے تو دورر ہیں سے لیکن اگر انہیں سز ا کا ڈرنہ ہوتو وہ جموث بولنے، دحوکا دینے ،اپنے غصے اورجنسی جذبات کے غیر صحتندان اظہارے در لغے نہ کریں گے۔ اليے اوكوں كوراوراست يرر كھنے كے لئے خارجي قوائين اور يابنديال ضروري إي -

اگر کی معاشرے میں ایے گروہ، طبقے اور اقلیتیں موجود ہوں جو بنیا دی حقوق سے محروم
ہوں تو وہ گروہ ہر ممکن کوشش کریں مے کہ ایک صورت حال کو بدلیں تا کہ ایک مصاف النظام قائم
ہوستے اور اامیر وغریب، مرد اور عورتمی، اور کالے اور گورے سب ایک بی قطار میں کھڑے
ہوستیں۔ ایک فیر مصفافہ نظام میں اقلیتوں میں ضعے، نفرت اور بعاوت کے جذبات بڑھتے
ہیں اور وہ تہذیب اور قانونی پابند یوں کو تباہ کرنے کے منصوب بناتے ہیں۔ اگر کی معاشرے
میں ایک صورت حال پیدا ہوجائے کہ فیر منصفاف نظام سے اکثر بیت متاثر ہونے گے اور مرف
ایک اقلیت آسودگی اور فوشحالی کی زعدگی گرادر ہی ہوتو وہ اکثر بیت احتجاج کرتے گئی ہواور مان کے
ایک اقلیت آسودگی اور فوشحالی کی زعدگی گرادر ہی ہوتو وہ اکثر بیت احتجاج کرتے گئی ہواور مان کے
ایک اقلیت آسودگی اور فوشحالی کی زعدگی گرادر ہی ہوتو وہ اکثر بیت برقام اور جرکرتی ہواور مان کے
ایک افلیت آسودگی اور جو میں ای افلیت کو جو اکثر بیت برقام اور جرکرتی ہواور مان کے
مسائل سے ہورد کی ندر محتی ہوا سے حکومت کرنے کا و سے بھی جی تھیں ہوتا جا ہے۔

محمى معاشرے كى تهذيب كے ارتقاء كے لئے صرف وہ يابندياں عى اہم نبيس ہيں جنہيں لوكول في البي حمير كى آواز كے طور يرا پتاليا بو بلكداس كے لئے و و تخليقى كاروائيال اورفن پارے بھی اہم ہیں جو ای معاشرے کا سرمایہ ہیں اورجن ے لوگ ایک مخصوص فتم کا حظ ا نھاتے ہیں۔ کی معاشرے کے تبذیبی سرمائے میں وہ آ درش بھی شامل ہوتے ہیں، جن کے حصول کے لئے عوام ہروقت کوشال رہے ہیں اورجو لوگ ان محک مختیجے میں کامیاب موجاكي،أنبين انعام واكرام عقوازتے بين-ايسة درشون تك رسائى كے لئے افرادكى كوشش اورصلاحيتي اورمعاشركى مدداورحوسلدافزائى سبابم كرداراواكرتي بين بعض وفعدتو كوئى معاشروايخ آورشول كواتناعزير ركفتاب كدوه ايك مقام يريخ كرمية ابت كرنے لكتا ہے کہاس کے آ درش باتی معاشروں کے آورشوں سے بہتر ہیں اس طرح ان میں ایک طرح کا احماس برتری پیدا ہوجاتا ہے اور بیاحساس مختلف معاشروں ، قوموں اور ثقافتوں میں رشک، حدادرد منى كے ج بوتار بنا ہے۔ عوام كى اس احساب برترى كا بعض دفعہ يہ بيجہ لكا ہے كہ عوام جن رہنماؤں ہے شاکی ہوتے ہیں وہ رہنماجب دوسری قوموں ہے مقالبے پراتر آتے ہیں، تو يبي عوام ان رينماوك كاساته ديية كلت بي اورانيس اينا بيروينا ليت بي الرطرح وه لیڈرجوعوام میں مقبول نہیں ہوتے، جب وشن سے جنگ کا اعلان کرتے ہیں تووہ اپنی عوام کی جدردیاں ماصل کر لیتے ہیں۔ تاریخ شاہر ہے کہ فی طالم اور جابر ما کموں نے اس حرب سے خوب فائده أغمايا اور مدتول حكومت كرتے رہے۔

ہرمعاشرے کے لوگ اپنے فنی اور تیلیقی کمالات کا خوشی سے ذکر کرتے ہیں۔ بیطیحدہ بات کہ عوام کی اکثریت ان فنونِ لطیفہ کے شاہکا روں سے پوری طرح لطف اندوز نہیں ہو سکتی کیونکہ ان کے ذوق کی ان خطوط پرتر بیت نہیں کی جاتی لیکن وہ پھر بھی ان شاہکاروں

رفزكر يين.

جب ہم کی معاشرے کی نفسیاتی زئدگی پر توجہ مرکود کرتے ہیں اور ہوا ہے اور اور اور کو کھنے کی کوشش کرتے ہیں قو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ اپنے رہنما دُس اور فتون الملیفہ کے شاہکا مدل پر فخر کرنے کے ساتھ ساتھ ایک اور حقیقت بہت اہم کروا راوا کرتی ہے، جس پر اب تک ہم نے توجہ مرکوز میں کی اور وہ ہیں ان کے فرجی نظریات رہیری نگاہ میں فرجی نظریات کی اہمیت سراب

#### ——— انسانی شعور کا ارتقا

سے زیادہ کی جیس اور میں ای موضوع رتفصیل سے تفتیکو کرنا جا بتا ہوں۔

### (3)

سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ کی معاشرے میں فرجی نظریات کو اتنی ابھیت کیوں حاصل ہے؟ جم اپنی گفتگو کے دوران دیکھ بچکے ہیں کہ ہر معاشرے میں تہذیبی اور قانونی پابند ہوں کے خلاف لوگوں میں غصے نفرت اور بعناوت کے جذبات پائے جاتے ہیں۔ اگر ہم تھوڑی دیر کے لئے فرض کرلیں کہ معاشرے سے بابندیاں اٹھادی مجی ہیں اور

ہرمردکو محلی اجازت دے دی گئی ہے کددہ

جس مورت سے جاہے مباشرت کرے اور جس رقیب کو جاہے آل کرے اور جر خص کو کھلی چھوٹ دے دی گئی ہے کہ وہ

جم مخض کی جو چیز پند کرے، لے لے

تو بظاہرتو یہ صورت حال بہت دکش نظر آتی ہے لیکن اگر ہرفض کو ہردوسر مے فض کی چیزیں بے درینج حاصل کرنے کی اجازت ہوتو حقیقت میں سوائے ایک فض کے باتی سب لوگ پر بیٹان ہوں کے اوروہ ایک فضمی ؛ ایک ڈکٹیٹر، ایک ظالم اورا یک جابرانسان ہوگا۔ جس کی نہ تو کوئی عزت کرے گا اور نہ ہی معاشرے کواس سے فائدہ ہوگا۔

الك صورت حال عن يخ ك لئ فرمب في مين قانون دياك

" اس ان کودوسرے انسان کول کرنے کی اجازت ہیں۔ "اس تفکوے ہواضح ہے کہ اگرکوئی فض تہذیب و نقافت ہے نجات حاصل کرنا چاہتا ہے تو وہ کوئی وائش نداندا تھازی میں سوچا۔ اگر تہذیب فتم ہوجائے گی تو ہم فطرت کے ساتھ جوائی سطح پرزیدگی گزاری کے اورائی زیدگی مسائل اورمصائب ہے ئی ہوگی۔ ایک صورت میں اگر چہ ہماری خواہشات پر کوئی پابندی تو نہ ہوگی گی نظرت ایک حواہشات کی ہماری قیمت اداکر نی پڑے گی۔ فطرت ایک حوالے ہے ہوگی پابندی تو نہ ہوگا ہم خواہشات کی ہماری قیمت اداکر نی پڑے گی۔ فطرت ایک حوالے ہے ہوگی پابندی تو نہ ہوگی ہے ہوگا ہے ہوگا ہی تقدر مہذب ہورہ ہیں، ای قدرہم فطرت پر قابونہ پاکس مقصد فطرت سے منال میں ہو ہے ہیں، ای قدرہم فطرت پر قابونہ پاکس مقصد فطرت پر قابونہ پاکس مقدر فطرت پر قابونہ پاکس کے۔ ذائر لے اس بیاب، آئد معیاں اور طوفان آئے رہیں گے ادراندانی جانوں کو ضائع کرتے

ر ہیں گے۔انسان بیار یوں کے زیر عماب بھی آتے رہیں گے اوراگر ان سب نے بھی گئے تو انہیں موت سے نیر دآ زماہونا پڑے گا جس کا نہ تو ہمیں کوئی علاج ل سکا ہے اور نہ بی ل پائے گا۔ فطرت کے بیطا فتور ہن بی ہے ہیں ہے۔ بس محسوس کرنے پر مجبود کرتے ہیں۔ای بے بسی نہات حاصل کرنے اورائے تین طاقتور محسوس کرنے کے لئے انسانوں نے تہذیب کوفروغ دیا ہے۔ جب انسانوں کا فطرت کے جبر سے مقابلہ ہوتا ہے تو وہ اپنے مسائل اور تضاوات کوایک طرف رکھ کرفطرت کے فلاف متحد ہوجاتے ہیں کیونکہ آئیس زعر گی عزیز ہے۔

جہاں انسان اجماع فور پر فطرت سے مقابلہ کرتے ہیں وہیں انسان اپنی انفرادی زعری میں بھی فطرت سے جرد آزمار ہے ہیں اورا سے قسمت (Fate) کا نام دیتے ہیں۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ دو انسان جو فارجی پابندیوں کو تبول کرنے سے اٹکار کرتا ہے اوران کے خلاف خصاور نفرت کے جذبات رکھتا ہے دہ قسمت کا کیے مقابلہ کرتا ہے۔ اس سلسلے ہیں بھی تہذیب انسان کی عدد کرتی ہے تاکہ دو اسے محدود وسائل سے ایسا ماحول اور طرز زعری اختیار کر سکے جس سے فطرت اور قسمت اس برکم از کم اثر اعماز ہوں۔

ال عمل كى ابتدا يجين سے ہوتى ہے۔ بچدائے آپ كو بالكل بے بس اور مجبور محسوس كرتا ہے اور اپنے والدين سے خوف كھا تا ہے۔ ليكن وہ باپ جس سے وہ ڈرتا ہے وہ باپ اسے باتى دُنيا كے مصائب اور مساكل سے بچا تا ہے اور نو جوانى تك وَنَنج وَنَجَ انسان اپنے خوابوں ميں فطرت اور دشمنوں كا مقابلہ كرتے ہوئے اپنے بابوں اور خداؤں كے بیولے بناتا ہے اور ان سے مدد مائلگا ہے تا كدو واسے دشمنوں سے بچاتے رہیں۔

اس طرح خداؤں کا تصورانسانی زندگی میں گئ حوالوں سے ہم ہے۔ خداانسان کو فطرت کے مظالم سے بچاتے ہیں خداانسان کو قسمت کے جرنے محفوظ رکھتے ہیں اور

خداانسان کوان قرباغوں کاانعام دیتے ہیں جود ہترزیب کے ارتقاکے سلسلے میں دیتا ہے۔ دلچیک کی بات رہے کہ وہی خدا جنہوں نے قطرت کوجتم دیا ہے، اس کی قوانین میں عام حالات میں دفل اعدادی نیس کرتے اور اگر زہبی کتابوں میں اس دفل اعدادی کا ذکر آتا ہمی ہے تو ہم آئیس مجرے (Miracles) کہتے ہیں۔

انسانى ارتقاء كے سفر ميں انسان اپني فطرت كى يحيل كرنا جا بتا ہے اورجم كى ضروريات ے زیادہ اپی روح کی تسکین اورنشوونما جا ہتا ہے۔ آ ستہ آ ستدانسان الی روحانی خصوصیات کا حامل بن جاتا ہے کہ جواے زندگی اورموت کے مسائل سے نبرد آزما ہونے میں مدودین میں۔اے احساس ہوتا ہے کہ انسانی زیمگی کی طرح کا نکات میں جماوات اور نباوات کی زند کمیاں تو اعین فطرت کے تالع میں اور جب تو انین تھنی ہوتی ہے۔ جا ہے وہ حیوانوں ہے ہو یا انسانوں سے توان کے متائج مرتب ہوتے ہیں۔انسانوں نے یہ باور کرلیا کہ اگرانسانی متائج مرتب ہونے سے پہلے مرجا کیں تو وہ اعمال ان کی حیات بعدالموت کو متاثر کرتے ہیں۔ اگرانسان دوسرے انسانوں بر علم کرتے ہیں تو انہیں ان کی سزا مرنے کے بعد ملق ہے۔ انسانوں نے ایسے زہی نظریات وضع سے جس کے تحت انسانی زعر کی کا ایک مقصد قراریایا اورانبيس يتايا كياكدروز حشرتمام نيكيول كاانعام اورسب بديول كى سزامطى كيونكه يمي انصاف كا تقاضا ب\_اس طرح سب كالمول كومزا ملي اورسب مقلوم الي وُنياوي زعر كى كاليف كا اجراخروى زعركى ميں ياكي مے انسانوں نے فيكى بدى كے اس حساب كے لئے آسانى اورروحاني طاقتول وكليق كياجن كاكامؤنيا بسعرل وانصاف قائم كرنا تفاية بهته بهتده وتمام روحانی اورآسانی طاقتیں ایک طاقت میں جمع ہوگئیں، جھے ہم نے خدا کا نام دے دیا۔اس طرح انسان اورخدا كرشت مى جي اورباب كرشت كى قربت اور كمراكى بيدا موكى اورخدا کے مانے والے انسانوں نے خدا کے ساتھ ایک خاص رشتہ قائم کرلیا اوراسے آپ کواس کے چیتے لوگوں (Chosen People) مس شامل کرلیا۔

میں نے جن زمین تصورات کا اختصارے ذکر کیا ہے۔ ان کے ارتقاء میں کئی تو موں اور کئی تہذیبوں نے اپنا کردارادا کیا ہے۔ میں نے پہال صرف میسائی تظریات کی طرف اشارہ کیا ہے۔

عیمائی معاشروں میں فرجی نظریات کو بہت اہم اور مقدی سمجما جاتا ہے۔ لوگ ان کے لئے بدی سے بدی قربانی دینے کو تیار ہوتے ہیں۔

جارے لئے سوال سے پیدا ہوتا ہے کمان نظریات کی نفسیاتی اہمیت کیا ہے اورا نسانوں کے لئے بینظریات استے مقدس کیوں کرین مجھے ہیں؟ ہاری مختلو کے اس مرحلے پر عین ممکن ہے کہ میرے خیالات کا خالف جھے ہے کے "
"آپ جو یہ کہ رہے بیں کہ معاشرے کی تہذیب نے ان ندئی نظریات کوجتم دیا ہے اوراس مہذب معاشرے کے لوگ ان سے چھتکارا بھی حاصل کر سکتے ہیں تو جھے یہ بات مجیب کا گئی ہے۔ بھے نہ ہی نظریات معاشرے کے ان تو انہن کی طرح نہیں لگتے جن کے تحت لوگ دولت موری اور جورتوں کے حقوق کے نیسلے کرتے ہیں۔"
اور محنت کی تقسیم اور بچوں اور جورتوں کے حقوق کے نیسلے کرتے ہیں۔"

میرے فالف کی بات بجائی میں پھر بھی اس بات پراصرار کروں گا کہ میری نگاہ میں فربی نظریات نے بھی انسانی تہذیب کی باقی روایات کی طرح انسان کی فطرت کی بالا دی سے فیجات پانے کے لئے پرورش بائی ہے۔ انسان جب کسی معاشرے میں پرورش باتا ہے تو وہ ریاضی کے مروجہ تو انین کی طرح فربی نظریات بھی ورافت میں باتا ہے۔ فرق بیہ کہان نظریات کو روحانی رنگ میں چش کیا جاتا ہے اورائے بتایا جاتا ہے کہان نظریات کو انسانوں نظریات کو روحانی رنگ میں چش کیا جاتا ہے اورائے بتایا جاتا ہے کہان نظریات کو انسانوں نظریات کو وق کے طور پر چش کرنے ہی وجہ سے ان کی تاریخی اجمیت کو کم کرنے اور فرجی اجمیت کو بیت کو بیت کو کوشش کی جاتی ہے۔

مجھے اختلاف کرنے والے کہ سکتے ہیں۔" آپ کی بدلیل کدانسانی تہذیب کا ارتفاء فطرت پر ہالادی عاصل کرنے کی کوشش کا ماصل ہے کچھذیادہ وزنی نہیں لگتی۔ ہوسکتا ہے کہ وہ انسانی مجنس کا متبجہ ہو۔" آپ نے خدا کے تصور کو پہلے باپ کے تصورے تشبید دی اور پھر انسان کو بچوں کی طرح معذوراور مجور ثابت کیا ،آخران دلاکل کا ماخذ کیا ہے۔"

ان اعتراضات کے جوابات میں، میں آپکوں گا کدانسان کا مجس ہونا بجار کی مجسس پورے ارتفاء کی ادھوری تشریح ہے۔ انسانی فطرت کو مجستا جاہتا ہے تا کہ بعد میں اس پر قابو یا سکے ادر بالادی ماصل کر سکے۔

ودسری بات سے کرانسانوں جس بھین کی ہے بسی کا احساس بلوخت کے بعد بھی رہتا ہے۔ بیطیحدہ بات کراس کی صورت بدل جاتی ہے۔ بھین جس پہلے بچیا بی مال کے قریب ہوتا ہے کیونکہ وہ اس کی ضرور یات کا خیال رکھتی ہے اور اس کی خواہشات کی تسکیس کرتی ہے۔ بعد میں بچہ باپ کے قریب ہوجاتا ہے کیونکہ باب اے تحفظ کا اصاس ولاتا ہے، لین باپ کے ساتھ بیدرشتہ دود حاری کو ارکی طرح ہوتا ہے۔ ایک طرف بچہ باپ کی طاقت ہے ڈرتا ہے اور دوسری طرف دو باتی وُ نیا ہے باپ کی طاقت کے بیچے چھپنا بھی چاہتا ہے۔ بعد میں بی اور دوسری طرف دو باتی وُ نیا ہے باپ کی طاقت کے بیچے چھپنا بھی چاہتا ہے۔ بعد میں بی احساس اور بی جذب انسان کو خرب کے قریب لے آتا ہے اور جوانی میں ہمیں بی اور باپ کے دشتے کا تکس انسان اور خدا کے دشتے می نظر آتا ہے۔

### (5)

۔۔۔ آئی ہم اپنی تفتگوکوا کی قدم آگے ہو حائیں اور فدہمی نظریات کی نفسیاتی اہمیت جانے کی کوشش کریں۔

میری نگاہ میں فرای خیالات وہ نقائق اور نظریات ہیں جن تک انسان منطق کے ذریعے نہیں بلکہ ایمان کے رائے پنچا ہے۔ اس لئے اے بہت عزیز رکھتا ہے۔ فرای انسان ان لوگوں کو جو ایمان نہیں رکھتے کم نہم مجمعتا ہے اور اپنے نظریات کی وجہ سے اپنے آپ کو خوش قسمت اور ایمان کی دولت سے مالا مال مجمعتا ہے۔

مذہی علوم اورد مجرعلوم میں بیفرق ہے کہ اگر ہم بھین میں جغرافیے کا میق پڑھتے ہیں تو بعد میں ہم ان کی تقدیق کر سکتے ہیں۔ ہم جوانی میں دُنیا بحر میں محوم کران جگہوں کوخود جا کرد کھے سکتے ہیں، جنہیں ہمیں جغرافیے کے اسا تذہ نے پڑھایا تھا یا ہم نے کتابوں میں پڑھا تھا، لیکن مذہبی علوم پر بیاصول لا گوئیں ہوتا۔ جب ہم فرہی نظریات کی حقیقت کے بارے میں اسا تذہ سے سوال یو چھتے ہیں تو ہمیں بجھاس ہم کے جواب ملتے ہیں۔

جمیں ان نظریات پراس لئے ایمان لانا جاہئے، کیونکہ مارے آباداجدادان پرایمان لائے تھے۔

ہمیں ان نظریات کو شک کی نگاہ سے نہیں دیکھنا جا ہے اور ان کے بارے میں سوال نہیں بع مجنے جا ایس ۔

ایک وه زباند تفاجب ان نظریات کوشک کی نگاہ ہے دیکھنے والوں کومز املاکرتی تھی۔ سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر وہ نظریات سے جیں تو پھر ان پرسوالات اورا عمر اضات کی ممانعت کیوں؟ سوال تو وہ نظریہ برواشت نیس کرسکتا جوعدم احتا و کا شکار ہو۔ اگر نہ ہی نظریات حقائق اور سچائيوں پر بي ہوتے تو وہ برقتم كے سوالات كوخوش آ مديد كہتے۔

ندہی عقائد کے بارے میں بیددلیل پیش کرنا کہ ہمارے آباواجدادان پر ایمان لائے سے کوئی مؤثر دلیل ہیں۔ ہمارے آباواجداداور بزرگ کی حوالوں سے کم علم اور کم قیم تھے۔ وہ بہت کا ایک چیزوں پر یقین رکھتے تھے جو بعد میں فلط ٹابت ہوئیں۔ سوال بیہ بیدا ہوتا ہے کہ کیا مذہبی عقائد کے حق میں جو مذہبی ہیں؟ ہمارے بزرگوں نے اپنے عقائد کے حق میں جو دلاک پیش کے ہیں۔ وہ ندمرف کچھڑ یادہ جا نداز ہیں ہیں بلکہ فلط بیانیوں اور تشادات سے دلاک پیش کے ہیں۔ وہ ندمرف کچھڑ یادہ جا نداز ہیں ہیں بلکہ فلط بیانیوں اور تشادات سے محمر سے پڑے ہیں۔ان عقائد کے بارے میں روحانیت اور وہی کے دلاک پیش کرنا آئیس محبر اور قابل تیول ہیں بناتا۔

ال منتكوے بيدواضح كرنا مقعود ہے كہ بجين ميں ہميں جوعلم دياجا تا ہے اس كاسب سے اہم حصد جس كاتعلق زعركى كرازوں سے ہوتا ہے۔ سب سے زيادہ غير معتر ہوتا ہے كيونكہ ہم اس كى كوئى تعديق نبيل كرسكة \_ يهصورت حال مارے لئے ايك تفسياتى الجمن بيداكرتى ہے۔ میراید کہنا کہ ہم فرہی مقائد کے حق میں کوئی عقلی شوت یا کوئی منطقی دلیل پیش نہیں کر سکتے ، كوئى نئى بات نيس م سے يہلے لا كھوں لوكوں كے داوں من قربى عقائد كے سلسلے من سوال اور شك پيداموے ـ ليكن ان ير معاشرتي يابنديال اتني زياده تحيس كه أنبيل ان جذبات اورخیالات کے اظہار کی اجازت شددی عی۔ انہیں ڈرتھا کداییا کرنے سے ان کی زعر کیاں خطرے میں برجا کیں کی اور انہیں بہت ی افتوں کا سامنا کرنا بڑے گا۔ نہی عقائد کے بارے میں جنے بھی جوت فراہم کے جاتے ہیں ان کا تعلق ماضی سے ہوتا ہے۔ اگران عقائد میں سے چندایک کا بھی حال میں جوت فراہم کیا جاسکا تو عین ممکن تھا کہوہ لوگوں کی نظروں میں کچے معتر قرار یاتے۔مثال کے طور پر ترہی لوگ انسانی روح پر ایمان رکھتے ہیں اور ہمیں بھی اس کا قائل کرنا جاہے ہیں لیکن وہ کی طور پر بھی اے تابت بیس کر سکتے اور اوگ ای منتج ير كنيج بيل كريد عقيد وحقيقت يرين بلك فراي الوكول كذبان كى اخر اعبد وعقيم اوكول كى روحول سے مختلو کرنے کا دعویٰ بھی کرتے ہیں لیکن جو مختلو بیان کرتے ہیں وہ نہایت ناقص ہوتی ہے۔

جب في الوكول كاس هم كروالول اوراعتراضات عدامنا موتا بووه كتي إلى

کرندہی عقائد منطق کے دائرے سے باہرادر بالاتر ہیں ،ایسے عقائد کی جائیوں کو انسان اپنے دل کی مہرائیوں میں محسوں کرتا ہے۔ انہیں عقل سے تابت نہیں کیا جاسکا۔ اگر یہ حقیقت ہے کہ ذہبی عقائد کو قبول کرنے کے ایک داخلی تجربے کی ضرورت ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ان لوگوں کا کیا ہوگا جنہیں عربحریے تجربہ نعیب ندہو۔ ان لوگوں کو، جو عقل کی بجائے کمی داخلی تجربے کی دو منہ مرف اصرار کریں کہ دوسرے تجربے کی وجہ سے نظریات قبول کریں ، کیا حق پہنچتا ہے کہ وہ ندمرف اصرار کریں کہ دوسرے لوگ ان کے نظریات کو قبول کریں ، کیا حق کو کہ کی دو انہ مرف اصرار کریں کہ دوسرے لوگ ان کے نظریات کو قبول کریں ، کیا حق کی کریں۔

بعض د فعد خرجي اوك بيمي كتبته بين افرض كرين اكرايسا موحميا تو...؟"

میرے نزدیک ایسے نظریات کاتعلق حقیقت ہے کم اور ککشن سے زیادہ ہے جنہیں عاقل و بالغ انسان اپنی زند کیوں کے لئے مشعل را نہیں بنا تکتے۔

جب میں اپنے بچوں کو پر ہوں کی کہانیاں سنایا کرتا تھا تو وہ ہو چھا کرتے ہے "ابو! کیا ہے

کہانی بچی ہے یا ہم اے فرض کرلیں اور جب میں ہے کہا کرتا تھا کہ وہ کہانی بچی نہیں ہے تو ان

کے چیروں پر نامحواری کے جذبات نمایاں ہوتے ہے۔ انہیں یوں لگتا تھا جیے ان کے ساتھ

ٹاانسانی کی مئی ہو۔ میرے خیال میں زہی اوگ کتنی ہی اپنے مقائمی پر یوں کی کہانیاں
سنالیں ، مجھداراوگ ان کے دام میں نہیں آئیں ہے۔

تحی بات تو یہ ہے کہ فرہی عقائد کے نامعتبر ہونے کے باوجود مدتوں لوگوں کو ان پر اعتراض کرنے کی اجازت نہیں دی گئی لیکن اب حالات بدل کئے ہیں اور اب ہم ان عقائد کو انسانی فکراور تجربے کے ترازو میں تول کئے ہیں اور مانے والوں کے داخلی تجربے کی کسوئی پر برکھ سکتے ہیں۔

#### (6)

اب ہم ان موالوں کے جواب کے قریب آرہے ہیں جوہم نے اس محقطوکے شروع ش افعائے تھے۔ہم فرہی محقائد کی نفسیاتی وجوہات کی طاش میں لکھے تھے۔ ہماری مختطو سے بہا بات واضح ہوئی کہ فرہی محقائد کی محارت نہ آو انسانوں کے دوز مرہ کے تجربات اور نہ ہی انسانی خورو قدیر کی بنیادوں پراستوار ہوتی ہے۔ان کی حقیقت مراب سے نیادہ بچھٹیں۔ابسامراب جوانسانوں کے داوں میں صدیوں کی پوشیدہ خواہشات کا ماصل ہے۔ہم نے دیکھا کہ بھین کاحسائی ہے۔ کی وجہ سے انسان تحفظ کی تلاش میں رہے ہیں۔ محبت کا تحفظ ، جب بھی میں باپ سے حاصل ہوتا ہے اور جوان ہو کر خدا سے۔ خدا کا تصور جو باپ کے تسور سے زیادہ طاقتورا دریا ئیدار سمجھاجاتا ہے ، انسانوں کوزیرگی کے مختلف خطرات کے خوف سے نجات دلاتا ہے۔ زیرگی کو نیکی اور بدی کا ایک بیانہ بھی دیتا ہے اور زیرگی کی ناافسافیوں کا مرنے کے بعدا زالہ بھی فراہم کرتا ہے۔ خدا کا یہ تصور فد ہب کے عقائد کے ایک نظام کا حصہ بن جاتا ہے اوران نظام میں کا نتات کی ابتداء جم اور دوح کے رہنے اور زیرگی کے بیمیوں مسائل اور اس نظام میں کا نتات کی ابتداء جم اور دوح کے رہنے اور زیرگی کے بیمیوں مسائل اور آسنادات کا طرب میں ہیں گیا جاتا ہے۔

خرجب کا نظام انسانی ذہن کو بہت سے تشادات سے نجات دلاتا ہے۔ اس سے انسانوں کو بہت سے تشادات سے نجات دلاتا ہے۔ اس سے انسانوں کو بہت سے سوالوں کے بنے بنائے جواب مل جاتے ہیں اور انہیں اپنے مسائل پر خود خود خود کور کرے مل میں کرنے پڑتے۔ اس طرح بہت سے انسان اس نظام میں ایک کونہ عافیت اور سکون محسوس کرتے ہیں۔ عافیت اور سکون محسوس کرتے ہیں۔

جب بن ان عقا کد کومراب کهد کر بکارتا موں تو میرے خیال میں مجھے اپنے مراب کے تصور کی تو ہیے کرتی جائے۔ سراب سے میری مراد فلا نتیج نیں جس کی ایک مثال بیا ہو سکتی ہے کہ Tabes Dosalis کی بیاری جنسی بے داہ روی کی ایک مثال بیا ہو گئی ہے کہ اس کے ذمانے بیں کی ایک مثال ہو ہو گئی ہے اس کی وجہ سے ہوتی ہے کہ وہ تھیں رکھتے ہیں ایک بن اب ہم جانے ہیں کی وجہ سے ہوتی ہے اس کے کہ دہ تھیں دفار تھا۔ میری نگاہ میں سراب کی مثال کو لیس کا امریکہ بھی کر بیا ہما تھا کہ اس نے ہمد وہ تان خواہش تھی کہ اس خواہش کی شدت نے ہمد وہ تان خواہش تھی کہ اس خواہش کی شدت نے ہمد وہ تان خواہش کی دوسری مثال بعض ماہرین نفیات اسے فلا منائ کی دوسری مثال بعض ماہرین نفیات کا بی تصور ہے کہ بچوں میں جذبیات موجود نہیں ہوتے۔

سراب انسانی خوابشات کی شدت کا مربون منت ہوتا ہواراس دوالے سے دہ نفسیاتی مریضوں کی جنونی کیفیت اور مصنوعی ایمان (Delusions) کے قریب ہوتا ہے۔ مریضوں کے مصنوعی ایمان کو تو ہم منطق کی رو سے فلا تا بت کر سکتے ہیں، لیکن اس نفسیاتی سراب کو فلا تا بت نہیں کیا جا سکتا۔
تا بت نہیں کیا جا سکتا۔

اگرایک درمیانے درہے کی مرورو الوکی سے باور کرلے کدایک دن ایک امر شخرادہ آگر

ال سے شادی کرے گا تو ایسائمکن ہوسکتا ہے اور بھن وفعدا بیا ہوا بھی ہے، لیکن عیلی کا زمین پر والی آکرای دُنیا کو جنت بنانا بعید از قیاس ہے اور اس کا بالکل امرکان نبیل ۔ چاہے ہم اس یعین کوسراب کمیں یا دمیا تی کا حصد، بید مارے نقط نظر پر مخصر ہے۔ مسیحا کے دوبارہ آنے کا بھین کسی لوہار کے اس ایمان سے مختلف نہیں کہا یک دن اس کا سارا او ہاسونے میں نظل ہوجائے گا۔ سراب کا تعلق حقیقت سے کم اور انسانی خواہشات سے ذیادہ ہے۔

ند آبی عقا کدکی برسمی بیدی ہے کہ ہم ان میں ہے کی ایک کوئی ہے اور است نہیں کر سکتے ، نہ مرف بید کہ ہے اور انسان اور کا کا است نہیں کر سکتے بلکہ ہم نے صدیوں کی محت اور ریاضت ہے جوعلم حاصل کیا ہے اور انسان اور کا کتات کے بارے میں جن حقیقت کا سراغ لگایا ہے وہ عقابدان ہے بالکل لگائیں کھاتے ۔ بیملیدہ وبات کہ اگر ہم ان عقا کد کوئی فابت نہیں کر سکتے تو غلط بھی نہیں کر سکتے ۔ کا کتات کے راز آ ہد آ ہد ان لوگوں پر منکشف ہوتے ہیں۔ جوان کے بارے میں انگر میں اور تحقیق کرتے رہے ہیں۔ آج بھی زیر گی اور کا کتات کے بارے میں سائنس بہت ہے اور تحقیق کرتے رہے ہیں۔ آج بھی زیر گی اور کا کتات کے بارے میں سائنس بہت ہے سوالوں کے جواب نہیں وے کئی ۔ لیکن سائنس نقطیر نظر وہ واحد محتبر طریقہ ہے جس ہم سوالوں کے جواب نہیں وے کئی ۔ لیکن سائنس نقطیر نظر وہ واحد محتبر طریقہ ہے جس ہم میں اند کی اور کا کتات کے بارے میں جا تی ذات کی مجرائیوں میں انز کر ہم صرف اپنی شخصیت اور و ہمن کے جن پرسب لوگ شخص ہوں اپنی ذات کی مجرائیوں میں انز کر ہم صرف اپنی شخصیت اور و ہمن کے بارے میں جا ان سکتے ہیں۔

الماری مختلو کے اس موڑ پرکوئی کہدسکتا ہے۔''اچھا آگر بڑی عقائد، عقل اور دلیل ہے۔ ابت نہیں ہو سکتے تو ان پر ایمان لائے میں کیا قباحت ہے؟ ان عقائد کی ند صرف روایات طرفداری کرتی ہیں بلکدان سے بہت ہے دکھی اور غمز دوداوں کوڈ ھاری میں لمتی ہے۔''

ال السلط ميں، من مرف بن كرسكا بول كرجم طرح بم كم فض كوكى بات يا حقيده بر ايمان لانے پر مجبود ميں كرسكة ، اى طرح بم كى كوا يمان ندلانے پر بنى مجبود ميں كرسكة ليكن اب بم اس حم كى باتوں سے دموكہ ندكھا كم سے اورا بنى ناقد اندموج كومعطل ندكر سے۔ جمالت ببر حال جہالت ہے، جا ہے اس كے حق ميں كننے بى بچكاند دلاكل كول ندوش كے جا كميں۔ زندگي كے كى اور شعبہ من كوئی فض الى كمزور بنيا وول برا بى زندگى كے فيصلے ندكرے گا۔ کین فرقی عقا کداورمعاطات میں انسان اپی عش اور بچھ ہوجد کو بیچھے چھوڑ آتے ہیں۔

ذرقی عقا کدکی بحث میں لوگ ہر تم کے حقائق سے چٹم ہوتی اور بے ایمانی روار کھتے ہیں اور
الفاظ کے وہ معانی نکالتے ہیں جو بعیداز قیاس ہوتے ہیں۔ فرہی لوگ خدا کا ایک ایسا تجریدی
الفاظ کے وہ معانی نکالتے ہیں جو بعیداز قیاس ہوتے ہیں۔ فرہی لوگ خدا کا ایک ایسا تجریدی
تصور پیش کرتے ہیں جنہیں انہوں نے اپنے ذہنوں میں تخلیق کیا ہوتا ہے اور پھر معر ہوتے ہیں
کہ انہوں نے حقیقت پالی ہے۔ اسماب اگر جانے ہیں کہ ایسا تصور انسان کی اپنی ہے بی
اور مجبوری کے احساس کا نتیجہ ہے لیکن بھی ہے لیک اور مجبوری کی زمین، خدا اور فرہب کے
افرورات کے لئے بہت ذرخیز ثابت ہوتی ہے۔

ند بی عقائد کی حقیت کی جانج پڑتال میرے مضمون کا موضوع نہیں۔ میرامقصدایے عقائد کی نفسیاتی توج چیش کرنا ہے اور میہ ثابت کرنا ہے کدان کی حیثیت سراب سے زیادہ کچھے نہیں۔۔

دلچیپ سوال بیہ کہ دوہ کون لوگ تھے، جنہوں نے ایسے عقا کدکوجتم دیا۔ یہ بات تو سمجھ میں آئی ہے کہ دعدی اور کا نتات کا غیر منصفان نظام دیکھی کرانسان خواہش کریں کہ کاش ایسا بیا خداہ وجوز ندگی میں انصاف نافذ کرے اور اگر اس دُنیا میں جیس تو اگلی دُنیا میں انصاف کی فضا قائم کے۔ لیکن یہ خیال ایک خواہش سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتا۔ کاش ہمارے آباؤا جداد نے این خداہی عقائد میں بناہ لینے کی بجائے زندگی کی خلاجی تقوی کو جول کرنے اور کا نتات کے جیسے مسائل کومل کرنے اور کا نتات کے جیسے ہمسائل کومل کرنے کو کوشش کی ہوتی۔

### (7)

ند ہی عقائد کومراب کہنے کے بعد سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ:

کیاانسانی تبذیب اور فانت کے بارے ش مارے دیر نظریات بھی سراب بیں ہیں؟ ماری سیای اور رومانوی زیر کیوں کی بنیاد جن نظریات پرہے، کیادہ بھی سراب بیں ہیں؟ اور

کیا بی نظرید کہ ہم زندگی اور کا نکات کی حقیقوں کی تغییم اورادراک سائنس کے علم کے ذریعے کر سکتے ہیں، بذات خودا یک سراب دیں ہے؟

ميراخيال ب كرجمين النسب اعتراضات يرسجيدكى عفوركرنا جائب عن مكن ب

کرائی سوچ نربی عقائد کوسراب ثابت کرنے میں معرثا بت ہو کیکن موجودہ مضمون میں ، میں اپنی توجہ سرف نربی عقائد پر مرکوز کروں گا۔

میری گفتگو کے اس مرسلے پر جھ پر بھی بیاعتراض ہوسکتا ہے کہ" آٹارقد یہ کی کھدائی اور تحقیق کاعمل فوب سی لیکن کوئی بھی تحقق کسی السی کھدائی کے عمل میں شریک ندہوگا جس کے نتیج میں قریبی شہر کے لوگوں کا ان مجرائیوں میں گر کر مرجانے کا اور ان کے کھنڈرات کا ان ک قبریں بن جانے کا خطرہ ہو۔

ہم ذہی عقائد کے بارے میں زندگی کے باتی نظریات کی طرح بحث نہیں کر سکتے۔ انسانی تہذیب اور نقاضت کی عمارت ان بنیادوں پر استوار ہے اور اس عمارت کا تیام اس بات پر محصر ہے کہ عوام کی اکثریت ان عقائد پر ایمان لائے۔

ا گرانسانوں کوبیدرس دیا گیا کہ

نہ تو کوئی طاقتوراورمنصف خدااور نہ ہی کوئی روحانی دنیا موجود ہےاور نہ ہی موت کے بعد زعرگی کی کوئی حقیقت ہے تو

وہ تبذیب کی سب روایات ، اقد اراور قوانین کو مانے سے اٹکار کردی ہے۔ مختص خود خرضان زعم گی کز اربنا شروع کردے گا۔

طاقت كاناجا نزاستعال موكا\_

ظلم اور چرکا دوردوره ہو**گا**۔

معاشرے میں بدائی پیل جائے گ

انسانی تہذیب کے ارتقام کا ہزاروں سالوں کا کام نیست و تا بود ہوجائے گا۔

اگرہم پرید هیقت آشکارہ ہو بھی جائے کہ فدہب کے دائن بیل جائیاں نہیں ہیں تب بھی ہمیں اس حقیقت آشکارہ ہو بھی جائے کہ فدہب کے دائن بیل جی ایال نہیں ہیں تب بھی ہمیں اس حقیقت کو جوام سے چھپا کرد کھنا جائے کہ تکدائی بیل انسانیت کی بھا ہے۔ اگرہم نے قوم سے ان کے مقائد چھین گئے تو ہوا تھلم ہوگا۔ ان گئت لوگ اپنی بیسا کھیوں کے سہارے ذعر کی گزارتے ہیں۔

ہم سب جانے ہیں کرمائنس نے آج تک کوئی بھی ہوے کارنامے سرانجام ہیں دیے اوراگراس نے کارنامے سرانجام دیے بھی ہوتے ، تب بھی وہ انسان کی ساری ضروریات کو پورا کرنے کے لئے کافی نیس ہے۔انسان کی بہت کی نفسیاتی اور جذباتی ضروریات کا سائنس کے

ہاس کوئی علاج نیس اور حرائی کی بات بیہ ہے کہ وہ ما برنفسیات جوساری عمر بیٹا بت کرنے کی

کوشش کرتا رہا کہ انسانی اعمال اور زندگی کے محرکات کا تعلق عقل سلیم ہے کم اور جہتوں
اور خواہشات سے زیادہ ہے، آج انسانیت کو ان کی جبلی اور جذباتی خواہشات کی تسکین سے

روک رہا ہے اور انہیں عقل کا ایسا درس دے رہا ہے جو انسانی تہذیب کی بقا کے لئے نہایت
معرہے۔"

اگرچہ اس اعتراض پرمیرے موقف اور نقطۂ نظر پر بہت سے حملے کیے حملے ہیں، لیکن میں ان کا جواب دینے کو تیار ہوں۔ میری نگاہ میں انسانی تہذیب اور ارتفاء کے لئے ان ندہی مقائد پرائیان لانا، نہ لانے سے زیادہ خطرناک ہے۔

جب میں اپنے موقف کے حق میں دلائل چیش کرتا ہوں تو بھے اس حقیقت کا احساس ہوتا
ہے کہ فدہی عقائدر کھنے والے فض پران دلائل کا کوئی اثر ندہوگا اور وہ بھرے خیالات کی وجہ
ہے اپنے ایمان کو خیر یا دند کے گا۔ جھے اس بات کا بھی احساس ہے کہ میں نے کوئی الی بات کا بھی احساس ہے کہ میں نے کوئی الی بات کا بیس کمی جو جھے ہے پہلے اسحاب فکرونظر نے نہ کمی ہو۔ میں نے صرف ان کے دلائل اور احتر اضات کونفیاتی بنیاد یں فراہم کی ہیں۔ کوئی جھے ہے یہ بچ چیسکا ہے کہ اگر بھرے دلائل اور احتر اضات کونفیاتی بنیاد یں فراہم کی ہیں۔ کوئی جھے اتن محت کرنے کی کیا ضرورت ہے، میں اس موالی کا بعد میں جواب دون گا۔

میری اس تحریب اگر کسی فقصان پہنچ سکتا ہے تو وہ خود میری اپنی ذات ہے۔ لوگ

جو پر تک نظری سلمی پن اور اندائیت کی اعلی اقد ارکی مخالفت کرنے کے اعتراضات کر سکتے

ہیں، کین میرے لئے ایسے اعتراضات کوئی نئی بات نیس۔ جھ جیسا فضی جس نے جوانی میں

ہی اپنے جم عصروں کی تقیداور تو سیف ہے بے نیاز ہوکرا پنا کام شروع کیا تھا، وہ بڑھا ہے میں

ہماں تام روک سکتا ہے۔ ایک وہ زمانہ تھا جب اگر کوئی خدایا ترہی عظا کد پراعتراض کرتا تو اس کا

واکرہ جیات تھ کرویا جا تا ایکن اب زمانہ بدل کیا ہے۔ اب ایک تحریری ندتو مصنف اور ندی اور کرکے کوئے تھا ان پہنچاتی ہیں۔ زیادہ سے نوادہ سے دوسال ہے کہاں کتاب کی طباحت ، تر جے اور دی میں باہدی کا گوری جائے اور دہ صرف وی محمالک ہوں کے جنہیں اپنے تعمیر پر بعض مما لک جوں کے جنہیں اپنے

نظریات اور عقائد پر بڑا تھمنڈ ہوگالیکن آگر کوئی مخص اپنی قسست کو تبول کرنے کے لئے تیار ہوتو اے کوئی خطرہ لاحق نہیں ہونا جا ہے۔

اس تحریرے ایک اور فقصان ہوسکتا ہے اور وہ فقصان ذاتی نہیں بلکہ تحلیل نفسی کے فقطہ انظر اور تحریرے ایک اور فقصان ہوسکتا ہے اور وہ فقصان ذاتی نہیں بلکہ تحلیل نفسی کا مکتبہ فکر میری تخلیق ہے اور اب تک وہ بہت سے اعتراضات اور حملے سبہ چکا ہے۔ میری موجودہ تحریرے میرے خالفین تحلیل نفسی کونٹائیہ ہف بناسکتے ہیں اور کہہ کھتے ہیں "ہم نہ کہتے سے کہ تحلیل نفسی ایک فقصان وہ نظریہ ہے۔ اب اس کا فقاب اتر کیا ہے اور واضح ہو گیا ہے کہ تحلیل نفسی کے در پردہ دہرے کا جہارت با جا درا خالی قل اقدارے نبات ہا جا درا خالی قل اقدارے نبات ہا نے کا درس دیا جا تا رہا ہے اب ہمارے سب بھیات یقین میں بدل مجے ہیں۔"

اس م کا عتراض میرے لئے نبایت تکلیف دہ ہوگا کیونکہ میرے تحلیل نفسی کے ٹی رفقاء کارمیرے فرہب کے بارے میں نظریات ہے اتفاق نہیں کرتے ، لیکن مجھے امید ہے کہ اس م کے اعتراضات سے تحلیل نفسی کے مکتبہ فکر کونقصان نہیں پنچے کا کیونکہ اس سے پہنچ ہی وہ بہت سے طوفا نول کا سامنا کرچکا ہے اور وہ اس طوفان کا بھی دلیرانہ طور پر مقابلہ کرے گا۔

میری نگاہ میں کلیل نفسی دیاستی کی احداث کی طرح آیک غیر جانبدارانہ طریقہ کارکا

ام ہے۔ آگرایک اہر طبیعات اپنی Calculus کی تحقیق ہے اس جینچ پر پہنچ کے منظر یب کرہ

ارض جاہ ہونے والا ہے تو کیا وہ اس جینچ کا انزام ریاضی کے سرفگائے گا۔ میں نے ذہبی عقائد

کے بارے جی جو کچھ کہا ہے اس فقط نظر کو بچھ ہے اور تحلیلی نفسی کی پیدائش ہے بیٹے ہیں چین کیا

جاچکا ہے۔ تحلیل نفسی کے علم نے صرف اس نقط نظر کو چند نفسیاتی ولائل چین کے جیں اور ذہبی

عقائد کی بچائیوں کا تجزید کیا ہے۔ میراکوئی مخالف تحلیلی نفسی کو اپنے عقائد کو بچ جابت کرنے

میں استعمال کرسکتا ہے۔

جھے اس حقیقت کو قبول کرنے میں کوئی عارفین کہ فدیب نے انبانی معاشرے اور تبذیب کے ارتفا میں گرال قدر خدمات سرانجام دی جیں۔ اس نے انبانی جہتوں پر پابندیال عائد کرنے میں اہم کردار اداکیا ہے۔ میراصرف بید کہنا ہے کہ فد ہب کی ایک صحتندانداور منصفاند معاشرہ قائم کرنے کی کوششیں پوری طرح کامیاب نیس ہوئیں۔ فرہب نے انسانی معاشروں پر ہزاروں سالوں سے تقرانی کی ہے۔اسے اپ نتائج پیدا کرنے کا پڑراپورا موقع ملا ہے۔اگراس نے بنی فوٹ انسان کوخوشیاں اور سکون اورایک اعلیٰ زندگی دی جوتی تو کوئی بھی اس پرمعترض نہ ہوتا۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان گئت انسان دکھی زندگی گذاررہے ہیں۔اب لوگ زندگی کے اس موڑ پر آگئے ہیں کہ یا تو وہ تبذیب کو بالکل بدل کررکھ دیں مجے اور یا اپنے دلوں میں نہ بب اور تبذیب کے خلاف غصے اور نفرت کے طوفان کے بھریں کے۔

بعض لوگ یہ کہد سکتے ہیں کہ ذہب کو معاشرے کو بدلنے کا پورا موقع نہیں ملا۔ کیونکہ سائنس اس کی راہ میں روڑے اٹکائی رہی جے لیکن میرے خیال میں بیدلیل نہایت کزورب اگرآئ ذہب کی بنیادی بی بی ہی ہیں تو ہم ان دنوں کا بھی تصور کر کتے ہیں جب ذہب کو سحاشرے پر پوراا محتیار حاصل تھا۔ اس دور میں بھی انسان گناہ کرتے ہے اور پادری انہیں یا تو گنا ہوں کی سزاد ہے تنے یا تو بہ استفقار کرنے کو کہتے تنے بعض روی ماہرین کا تو کہنا ہے کہ اگر خدا کی بخشیں انسان کے کثرت ہے گناہ کرنے پر مخصرے تو اس سے بید طاہر ہوتا ہے کہ فدا کو انسان کا گناہ کرنا اچھا لگتا ہے۔ صدیوں سے پادری اپنی ہوس اور طاقت کے نشے میں گناہ گروں کو معاف کرتے رہے ہیں تا کہ وہ فدہب کا دائرہ چھوڑ کر باہر نہ ہیلے جا کیں۔ وہ کی گئے رہے ؛ فعا نیک اور طاقت ورہے، جبکہ انسان کم وراور گنام گارہے۔ اس صورت حال کی گئے رہے ؛ فعا نیک اور طاقت ورہے، جبکہ انسان کم وراور گنام گارہے۔ اس صورت حال کے انسانی معاشرے میں اچھائی کی کوئی صورت پیداندی۔

اگرہم اپنے دور کے معاشرتی حالات کا تجزید کریں تو ہمیں احساس ہوگا کہ ہورپ کی تبذیب پرمیسائیت کا اثر کم ہونے کی بنیادی وجہ بھی ہے کہ لوگوں کا غیب سے اختبارا فعنا چار ہا ہو اس معاشرے کے اعلی طبقوں میں سائنسی نقطہ نظر مغبول ہورہا ہے۔ فرہی کتابوں اور معاشرے کے اعلی طبقوں میں سائنسی نقطہ نظر مغبول ہورہا ہے۔ فرہی کتابیاں اور اعتقادات کو جب تغید اور سائنس کی نگاہ سے دیکھا جائے تو ان میں بہت کی کوتابیاں اور خامیاں دیکھا کی دیتی ہیں اور فرہی اعتقادات اور غیر مہذب قوموں Primitive) کو اور خامیاں دیکھی بہت کی مانتھیں نظر آتی ہیں۔

سائنس ہمیں زعر کی اور کا نتات کو ایک خاص نقطہ نظرے و کھنے پر اکساتی ہے۔ جون جوں سائنسی رجحانات رکھنے والوں کی تعداد بوھتی جاری ہے، توں توں فرہی عقائد پر ایمان

ر کے دالوں کی تعداد میں کی آتی جارہی ہے۔

انسانی تہذیب کوتعلیم یافتہ اوراصحاب فکرلوگوں ہے کوئی خطرہ نہیں۔ اُنہوں نے آہتہ اُستہ نہ بی عقا مداورروایات کوسکولرنظریات سے بدلنا شروع کردیا ہے اورانسانی تہذیب کے ارتقاوی ایک سے باب کا اضافہ کیا ہے۔ ان کے مقالبے میں انسانی تہذیب کو فیرتعلیم یافتہ اور مجبور وسعتوب موام سے زیادہ خطرہ ہے۔ جب تک وہ بینہ جانمیں کہ لوگوں نے خدا پر ایک ان انا جھوڑ دیا ہے، ہم عافیت میں ہیں۔ لیکن جلد یا بدیر انہیں اس حقیقت کی خبر ہوجائے گی۔ امید بیہ ہے کہ وہ سائنسی سوچ کے نتائج کو تبول کرلیں مے لیکن اپنے اندروہ تبدیلی پیدا نہ کی۔ امید بیہ ہے کہ وہ سائنسی سوچ کے نتائج کو تبول کرلیں مے لیکن اپنے اندروہ تبدیلی پیدا نہ کی۔ امید بیہ ہے کہ وہ سائنسی انتظار کھے والوں کو اپنے اندر پیدا کرنی پڑتی ہے۔

اگرکسی دوسرے انسان کولل ندکرنے کا واحد جواز ہے ہے کداسے خدانے منع کیا ہے اوراگرکسی انسان کو یہ پید چل جائے کدندتو خدا ہے اورندی اے مرنے کے بعداس کی سزالے گرتو کیا اس کا مطلب ہے کدوہ دوسروں کا آل شروع کردے۔ اگراہیا ہے تو بھرتو واقعی موام کو وہی طور پر بیدار نہیں ہونا جائے کی تکدانسانیت کا مستقبل خطرے میں پڑجائے گا ورنہ ند میں اور تبذیب کے دیئے میں ایک انتقاب پیدا ہوگا۔

### (8)

میرے خیال میں ذہی عقائد کی محارت کے قصع جانے سانسانیت کوکوئی نقصان نیں پنچ کا لیکن بعض اوگ ایے ہیں جواس خیال سے بی گھرا اُشھتے ہیں۔ آنہیں ڈرے کہاس ممل سے انسانی تہذیب بران کا شکار ہوجائے گی۔ جھے اس موقع پر آشویں صدی عیسوں کے بینٹ یونٹس (St. Bonifice) کا واقعہ یاد آتا ہے جس نے جب گؤں کے ایک مقدس درخت کوکا ٹالولوگ خوفز دہ نے کہاں پرکوئی قیامت ٹوٹے گی۔ لیکن اس واقعہ کے بعد خدتو کوئی عذاب آیا اور خدی لوگوں کی جانیں خطرے میں پڑیں۔

جب انسانی معاشرے اور تہذیب نے بیر قانون وضع کیا کہ کی انسان کو اپنے ہمائے کو انسان کو اپنے ہمائے کو انسان کو اپنے ہمائے کو انسان کی یا اُس کی جائیداد پر ناجا کر تبغیر کرنے کی اجازت نہیں تو اس قانون کا مقصدا کیا صحت داور مصفان معاشرے کا تیام تھا کیونکہ تل کے بعد قاتل کو مقتول کے دوست احباب کے بعد قاتل کے جذبے کا سامنا کرنا پڑتا اور دوسرے لوگ اس سے حسد کرتے کیونکہ اس نے اُن

کے وحثی جذبات کو کمی جامہ پہنادیا تھا اور اسکا تہجہ یہ ہوتا کے جلدیا بریرہ وخود بھی کسی کے ہاتھوں اس کر دیا جاتا۔ اگروہ کسی ایک دشمن سے فی بھی جاتا تو کزور عوام ل کر اسے نیست و نابود کر دیجے۔ اگر ایسانہ بھی ہوتا تب بھی قبل و غارت کا باز ارگرم ہوجانے سے معاشرے کا اس اور سکون ورہم برہم ہوجاتا اورہم ایک ایسے معاشرے میں ایک دفعہ پھر وافل ہوجاتے جہال کسی کی جان ، مال اور خاندان محفوظ ندر ہے۔ اس وقت ہم معاشرے کے ارتقاء میں اس مقام تک کی جان ، مال اور خاندان محفوظ ندر ہے۔ اس وقت ہم معاشرے کے ارتقاء میں اس مقام تک آگئے ہیں کہ وہ نیا میں قوموں کی جنگوں اور قبل و غارت کے علاوہ روز مرہ زعر کی میں انسانی تھی تو موں کی جنگوں اور قبل و غارت کے علاوہ روز مرہ زعر کی میں انسانی تھی کو قبول ہیں کیا جاتا۔ اگر کوئی شخص قبل کا مرتکب ہوتو معاشرہ اجتمالی طور پر اس کی مزاکا فیصلہ کرتا ہے۔ اس طرح معاشرے میں انسانی کا اول بالار ہتا ہے۔

لین جب ہم قبل کی ممانعت کی بات کرتے ہیں تو اس شم کی منطقی ولیل پیش نہیں کرتے اور منہیں کہتے کہ مصفانہ معاشرے کے قیام کے لئے آل پر پابندی ضروری ہے بلکہ کہتے ہیں كريدفدا كاتكم إور بحريد ويح بي كمة فرخدان اياتكم كول ديا إسامرح بملل نہ کرنے کے تھم کو مقدس بناتے ہیں اوراس برعمل کرنے کے تصور کو فعدا پر ایمان لانے کے تصورے جوڑو ہے ہیں۔اگرہم اس درمیانی کڑی سے نجات حاصل کرلیں اور قل نہ کرنے كے لئے ذہبى جواز كى يجائے معاشرتى جواز پش كريں توجم ارتفاء كے سفركواكي مقام آ كے برهائي كاورانساني مسائل كول كے لئے خداكى مرضى كو تاش ندكرتے چري مح\_ كيونكه غدابب كےمطالعہ سے پية چانا ہے كەمخلف قوموں اور مختلف غدا بب ميں خداكى مرضى کو مختلف جی نہیں ،متضا وا عداز میں بھی چیش کیا گیا ہے۔اور کسی انسان کے لئے ان کی صحت کی جانج پڑتال كرنا نامكن بــــاگرجم انسانى زندكى كم معقول اور منصفاند قوانين آپس ك مشورے سے جاہے وہ بارلیمنٹ اور جاہے وہ قانون دانوں کے حوالے سے جول، تلاش كرفي من كامياب موسكيس تو جميس اس عمل مي خداء فرجب اورة ساني كتابون كولاف كى كيا خرورت ہے۔ بیراخیال ہے کہ وہ وقت آحمیا ہے کہ ہم اس مصنوعی تقترس سے نجات عاصل كرين اوراس بات كا اقراركري كما نساني معاشر ي ك قيام اورار تقاء ك لي جميل خداوس ک ضرورت نہیں رہی۔اب انسان اجماعی طور پر قوائین خود بناسکتے ہیں۔ایبا کرنے سے وہ توانین آسانوں سے الر کرزمین برآ جائیں مے ، ان میں حالات اورانسانی معاشرے کے

بدلنے کے ساتھ ساتھ تبدیلیاں بھی لائی جائیس کی اوروہ حقیقت پندانہ بھی ہوں گے۔اپیا
کرنے سے جوام کا ان قوائین کے بارے میں رویہ بھی ہمردانہ اوردہ تانہ ہوگا اوردہ ان کے
خلاف اس خصے بھی اورنفرت کا اظہار بھی نہ کریں گے جو وہ آسانی قوائین کے بارے میں
کرتے ہیں۔انہیں اعمازہ ہوگا کہ وہ قوائین ان کے اپنے بنائے ہوئے ہیں اور ان میں ان ک
اپنی بہتری مضمر ہے۔ اس طرح انسانی تہذیب کا ارتقاء نے خطوط پر استوار ہونا شردع
ہوجائے گا۔لیکن جب انسانی معاشرے کے قوائین کی عقلی اور معاشرتی ضرورت کی دلیل چیش
کرتے ہیں تو بہت سے لوگ ہمیں شک کی نگاہ ہے و کھنے گلتے ہیں۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیاان انی کئی ممانعت کے قانون کا تاریخی جواز درست ہے؟

یراخیال ہے کئیں۔ جھے بیا کہ جذباتی مسئے کا عقلی طل نظر آتا ہے جے ہم تحلیل نفسی کی زبان میں اخیال ہے کہ بیں جوجذباتی مسائل پڑھی کا پردہ ڈالٹا ہے۔ ہم تحلیل نفسی کے علم ہے یہ بخوبی جانے ہیں کہ جب کی انسان میں کسی کام کرنے کی شدید خواہش ہوتی ہوتا۔
نو دہ اس کے حق میں دلاکل چیش کرتا ہے۔ ایسے دلاک جن کا اس کام سے کوئی تھیتی تعلق نہیں ہوتا۔
پرانے زبانے کے انسان میں ، اپنے جابر باپ کے خلاف اتنا خصہ پیدا ہوجاتا تھا کہ بعض دفعہ اس کے دل میں اپنے باپ کوئی کرنے جذبات انجرتے تھے۔ ان جذبات پر قابو پانے کے لئے معاشرے نے باپ کے قبل کی مخالف کا قانون پاس کیا لیکن آہت آہت دو قانو ن مرف باپ معاشرے نے بیس بلک میں انسانوں کوئی کے لئے استعال ہونے لگا۔

ہم پرانیانی تاریخ کے تجزیے ہے واضح ہوا ہے کہ خدا کا تصور بھی باپ کے تصور کا رہین منت ہے۔ اس لئے کہ کہا جاسکا ہے کو آل نہ کرنے کا قانون صرف معاشر تی ضروریات کے تحت وجود میں ہیں آیا بلکہ نہ ہی مقائد کے مطابق بیضدا کا تھم بھی ہے اور بیعقیدہ تاریخی حقیقت کا بھی اظہار کرتا ہے، جبکہ جارے منطقی استدلال معاشر تی ضرورت کا تو اقرار کرتا ہے، خداکی ابھیت کوئیں مانیا۔

اب ہم ذہبی مقائد کے بارے ہی اس نتیج پر کھنچتے ہیں کہ وہ مقائد مرف انسانی خواہشات کا بی اظہار نہیں کرتے بلکہ وہ تاریخی یا دواشتوں کی بھی تر جمانی کرتے ہیں۔اس طرح ذہبی مقائد کو حال اور ماضی دونوں تم کے مرکات، طاقتور مناتے ہیں۔ہم انسانی تاریخ اور تبذیب کے ارتقاء کا انسانی بیجے کی نشو و نما ہے مواز نہ کر سکتے ہیں۔ ہمیں تعلیل نفسی کے علم نے بتایا ہے کہ پچہ بلوخت کی زمینوں کوعبور کرتے ہوئے ایک نفسیاتی طور پر فیر سختند نیورو تک ایک نفسیاتی طور پر فیر سختند نیورو تک ایک نفسیاتی طور پر فیر سختند نیورو تک ایک نفسیاتی طور پر فیر سختند تک استحداث کو دہا تا پڑتا ہے کیونکہ اس کا ذہمان پابند یوں کو عقلی طور پر نہیں مجھ سکتا اور پچھ مے کے لئے ان خواہشات کو لاشھور اس کا ذہمان پابند یوں کو عقلی طور پر نہیں مجھ سکتا اور پچھ مے کے لئے ان خواہشات کو لاشھور میں بناہ لینی پڑتی ہے۔ اکثر بچوں کی وہ نفسیاتی گر جیں آ ہستہ آ ہستہ وقت کے ساتھ ساتھ خود ہی مکس بناہ لینی پڑتی ہے۔ اکثر بچوں کی وہ نیچے وہ بچے ان مسائل کا صحتند میں ادار ہو جائے جیں اور وہ نوجوان جو اس دباؤ سے نفسیاتی مسائل کا شکار ہوجاتے جیں وہ تعلیل نفسی کے علاج سے ایک مستخد ندی گر درائے میں کا میاب ہو سکتے ہیں۔

ایک انسان کے جذباتی اوروہ کی مارج کی طرح پوری انسانیت کی ارتقاء کے مداج سے کزردی ہاوروہ کی اپنی جہالت، کم عقلی اور بہت سے مسائل کو الشحور میں دبار کھنے کی وجہ سے نفسیاتی المجنوں کا شکار ہوگئی ہے۔ انہی المجنوں میں خذبی عقائد بھی شائل ہیں جنہیں انسان آج تک گلے سے لگائے ہوئے ہیں۔ ای لئے ہم خدب کو انسانیت کا عالمی نفسیاتی مسئلہ کہہ سے ہیں۔ ای لئے ہم خدب کو انسانیت کا عالمی نفسیاتی مسئلہ کہہ سے ہیں۔ Obsessional Neurosis of سند کہہ سے ہیں۔ اس کی جڑیں ہی Huminity) مسئلہ کہ سائل کی طرح اس کی جڑیں ہی Complex اور بچوں کو جو تھی چیوڑ تا ہوئی ہیں اور جس طرح بچوں کو جو آئی تک یکھنے کے لئے مان مسائل اور المجنوں کو چھیے چیوڑ تا ہوگا۔ جس طرح ایک مشفق استاد بچوں کی برفت تک کئینے کے لئے ذہبی عقائد کو جھیے چیوڑ تا ہوگا۔ جس طرح ایک مشفق استاد بچوں کی برفت تک وقت کے سفر میں ان کا معاون ثابت ہوتا ہے۔ ای طرح ہمیں بھی ان تربیت میں ان کی بلوخت کے سفر میں ان کا معاون ثابت ہوتا ہے۔ ای طرح ہمیں بھی ان انسانوں سے جوان عقائد سے چیچا چیڑانے کی کوشش کررہے ہیں، ہدردی سے چیش آتا والے اور ان کی حوصل افزائی کرنی جائے۔

جب ہم ذہی عقائد کی تاریخ ہے واقف ہوتے ہیں ق مارے وال شی ان کی قدر ہوتے ہیں ق مارے داول شی ان کی قدر ہوتے ہیں ق ہاں کہ بیش ہیشہ ہیشہ کے جاتی ہے گئی ہیں کہ بیس ہوفت کے سفر کوڑک کرکے آئیں ہیشہ ہیشہ کے ان کئے اپنے سینے ہے لگائے رکھنا چاہئے۔ تاریخ کے مطالعہ نے ہم پر بیجی اجا کر کیا ہے کہ ان عقائد پر ایمان لانے میں لاشھوری محرکات نے اہم کرداراوا کیا ہے اوروہ مرحلہ آگیا ہے کہ ہم

ان الشعوری عوال کی بجائے اپے شعوراور عمل پر زیادہ انھارکریں، جس طرح ایک وہ فی مریض اپنی المجنوں کی تفہیم کے بعد اپنا نظر نظر اور لائٹ کل بدانا ہے اور زندگی کے نصلے عمل ودانش کی بنیادوں پر کرتا ہے۔ میری نگاہ میں بیدتدم انسانی تہذیب کے ارتفاء کے المحظے مرسطے کے لئے راہ بموارکرے گااوراس کے لئے مدل اور معقول بنیادی نراہم کرے گا۔ فہ ہی عقائد اور نظریات مدیوں کے سفر کے بعد اتنا گر دو غبارے اُٹ مجے ہیں کہ ان میں سے حق اور بچ الاش کرنا مشکل ہوگا ہے۔ بیاس طرح ہو جب بچ ہو جہتے ہیں کہ وہ اور استعاروں ہیں تو ہم کہتے ہیں کہ وہ آ سانوں سے اتر تے ہیں اور انہیں پر ندے لے کراتہ تے ہیں۔ ہم بچوں ہیں تو ہم کہتے ہیں کہ وہ آ سانوں سے اتر تے ہیں اور انہیں پر ندے لے کراتہ تے ہیں۔ ہم بچوں کو حقیقت کی وہ اور استعاروں کی زبان میں بات کرتے ہیں گئی بیکن بچواں اور استعاروں کو حقیقت کی ہوتا ہے تو وہ بچھتے ہیں کہ بچوں سے استعاراتی زبان میں کہ گئیں والدین نے دھوکا دیا تھا۔ اب ہم جان گئے ہیں کہ بچوں سے استعاراتی زبان میں کہ ایک کرنے سے بہتر ہے کہ ہم ان کی عقل کے مطابق آئیں زندگی کی حقیقت کی بارے میں بات کرنے سے بہتر ہے کہ ہم ان کی عقل کے مطابق آئیں زندگی کی حقیقت کے بارے میں بات کرنے سے بہتر ہے کہ ہم ان کی عقل کے مطابق آئیں زندگی کی حقیقت کی بارے میں بات کرنے سے بہتر ہے کہ ہم ان کی عقل کے مطابق آئیں زندگی کی حقیقتوں کے بارے میں بات کرنے سے بہتر ہے کہ ہم ان کی عقل کے مطابق آئیں زندگی کی حقیقتوں کے بارے میں بنا کی مطابق آئیں دیدگی کی حقیقتوں کے بارے میں بنا کی مطابق آئیں دیا کہ ہی ہے۔

(9)

منتکوکال مرحلے یرکوئی معترض کرسکتاہے۔

"آپ کی ہاتمی مجموعہ تضاوات ہیں۔ایک طرف او آپ کہتے ہیں کہ آپ کی تحریب ضرر ہے اور آپ کے دلائل ہے کوئی اپنا ایمان شد چھوڑے گا۔لیکن دوسری طرف یہ بھی واضح ہے کہ آپ کی تحریر لوگوں کے دلول میں اپنے عقائد کے بارے میں فٹلوک کھڑے کردہی ہے۔ سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ آخرا کی تحریر کو چھوانے کا مقصد کیا ہے؟

آپ نے اس بات کا بھی اقر ارکیا ہے کہ بھٹی لوگوں کے لئے یہ تصور کہ لوگ خدا پرایمان میں لاتے بہت خطرناک تابت ہوسکتا ہے اور وہ سب زنجروں اور پابند یوں کو آو اگر شتر بے مہار کی طرح زندگی شروع کر بچتے ہیں۔ آپ کے یہ کہنے سے کہ اخلا قیات اور آوا مین کی ممارت کو خدہمی عقائد پراستوار کرنا تہذیب کے لئے معنر ہے، میں ممکن ہے کہ لوگ خدہب کو بالکل تی چھوڑ دیں۔

آپ کی گفتگوش ایک اور تعناد بھی ہے۔ ایک طرف و آپ کہتے ہیں کدانانی زعر کی

عتل کی نسبت جذبات اورجہتوں کی مربون منت ہے تو دوسری طرف آپ بیمشورہ بھی دیتے ہیں کہ انسانوں کواپی زئد گیوں کے فیصلے جذبات کی بجائے عثل وشعور کے حوالے ہے کرنے چاہئیں۔

آپ کی تعظوے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ آپ نے تاریخ سے پھوٹیں سیکھا۔ اس سے
پہلے بھی کی معاشروں نے یہ فیصلہ کیا تھا کہ ہم زعر کی کے مسائل کا حل تلاش کرنے بیں فہ ہب
کی بجائے عشل اور منطق کو استعال کریں ہے ، لیمن وہ سب تجربات ٹاکام ٹابت ہوئے۔
انقلاب و فرانس اس کی ایک عمدہ مثال ہے۔ وی تجربہ روس میں دہرایا جارہا ہے اور ہم بخوبی
جانے ہیں کہ اس کا نتیجہ کیا ہوگا۔ ان تجربوں سے بی ٹابت ہوتا ہے کہ انسان فہ ہب کے بغیر
زندہ نہیں روسکتے۔

آپ نے ندہب کوانسانیت کا ایک نفسیاتی مسئلہ قرار دیا ہے اور آپ انسانیت کواس سے نجات ولا ناچا ہے ہیں لیکن ندہب سے نجات حاصل کرنے کے عمل میں انسان کمنی لیتی چیزوں سے محروم ہوجائے گا اس کی طرف آپ نے کوئی توجہ نیس دی۔"

می ان اعتراضات کے جواب میں سیکوں گا کہ میری کفتگو میں بظاہر تضاوات شایداس

الخفظر آدے ہیں کیونکہ میں نے ابنا انی الضمیر بڑے انتصارے چین کیا ہے۔ اگر میں اپنے خیالات تفصیل سے لکھتا تو شاید میراموقف واسنج ہوجا تا۔ میں نے اب بھی اصراد کرتا ہوں کہ میں جو پی کھتا تو شاید میراموقف واسنج ہوجا تا۔ میں نے اب بھی اصراد کرتا ہوں کہ میں جو پی کھتا تا کہ ہے وہ الدمیرے والا میرے والا اینے مقا کہ سے حقل کی بجائے جذبات سے من کرابنا ایمان نہ بدلے گا۔ ایمان رکھنے والا اپنے مقا کہ سے حقل کی بجائے جذبات سے بڑا ہوتا ہے۔ لیکن ہمارے ادر گردیہت سے ایے لوگ بھی ہیں جو ذہبی مقا کہ کوول سے تو نہیں مانے بھی مان نہ ان کہ کی دوایات کو زعدگی کی دیگر سی حقیقتوں کی طرح تو لول مانے بھی مان بناویا جائے گا۔ انہوں نے ان فرجی دوایات کو زعدگی کی دیگر سی حقیقتوں کی طرح تو لول منسب کہ مان کو بیسے جو فرد دیں۔ ایسے لوگ جب یہ دیکھیں گا۔ انہوں نے باتی لوگ جب یہ خوف دو نہیں ہیں تو ان کے دلوں سے بھی فرجہ بری موقع دیا جائے تو وہ ان حقا کہ کو بیچے چھوڑ دیں۔ ایسے لوگ جب یہ دیکھیں گا۔ میری گفتگوکا می طب ایسے لوگ بی ہیں اور حقیقت بیسے کہ معاشرے میں اس حتی تو بیا ہے تو نہاں ہوجہ ہیں۔ کا معاشرے میں اس حتی ہوجائے گا۔ ہری گفتگوکا می میں اور حقیقت بیسے کہ معاشرے میں اس حتی ہوجائے گا۔ ہری گفتگوکا می میا ہوجائے گا۔ ہری گفتگوکا می میں اور حقیقت بیسے کہ معاشرے میں اس حتی ہوجائے گا۔ ہری گفتگوکا می میں اس حیری تو ہوئے ہیں ہوجائے گا۔ ہری گفتگوکا میں جوائے کی میں اور حقیقت بیسے کہ معاشرے میں اس حقیقت ہیں۔

سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ اگرانسان عمل اور شعور کی بجائے جذبات اور جبانوں کے غلام جیں تو ہم انہیں اس جذباتی تشکین سے کیوں محروم کریں۔ بیرا جواب سے کہ اگر'' ایسا ہے'' تو کیا'' ایسا ہونا جا ہے'' کیا بیانسانی فطرت کا تقاضا ہے یاصدیوں کی تربیت کا ماحصل۔

اگرہمیں ماہرین بشریات بتا کی کہا کہ قوم میں بچوں کے مروں پر پیدا ہوتے ہی او ب
کافو بیال پینا دی جاتی ہیں تا کہان کے مرند بڑھ کیس اوروہ کند ذہن رہ جا کیں ہو کیا ہم ایے
انسانوں کے جاتی اور کند ذہن ہونے کو انسانی فطرت کا حصہ بجھیں گے۔ میرے خیال میں
انسانوں کا عقل اور شعور کو قبول نہ کرنے کا عمل اس خبری تربیت کا حصہ ہے جو انسانوں کو بچین
سے دی جاتی ہے۔ ہم بچوں کو اس چھوٹی می عمر میں خدا، غرب اور حیات بعد الموت کے
بارے میں تصورات سکھاتے ہیں، جب اُن کی عمل انہیں بچھنے سے قاصر ہوتی ہے اوروہ آئیس
بارے میں تصورات سکھاتے ہیں، جب اُن کی عمل آئیس بچھنے سے قاصر ہوتی ہے اوروہ آئیس

میری قاہ میں ہم اپنے بچوں کے ساتھ دوطرح کی ناافسافیاں کرتے ہیں۔ہم آئیں انسانی دیگی کے جنسی پہلوکی تعلیم سے محروم رکھتے ہیں۔ہم آئیں فد بب کی فیرضروری تعلیم دیتے ہیں۔ہم آئیں فد بب کی فیرضروری تعلیم دیتے ہیں۔ ہم آئیں فد بب کی فیرضروری تعلیم دیتے ہیں۔ اس معتک متاثر ہوتے ہیں کہ جوانی کے بعد بھی ان میں سے بہت سے اس تعلیم وتربیت کے معتراثرات سے پیچائیں چھڑا کتے۔وہ ہیں جرجہ بن اور حقل اور شعوراستعال نہیں کرتے۔

اگرہم اپی علوفت تک پنجیں گے۔ہم جانے ہیں کہ ہمارے معاشرے ہیں موروں پر بھین انسان اپی بلوفت تک پنجیں گے۔ہم جانے ہیں کہ ہمارے معاشرے ہیں موروں پر بھین سے مردوں سے زیادہ جنسی پابندیاں عائد کی جاتی ہیں اور انہیں جوائی ہیں ان پابندیوں کے معزاثر ات سے مقابلہ کرنا پڑتا ہے اور اگر کی انسان کا بھین جنسی ہی نیس فرای پابندیوں سے بھی داغدار ہوتو اس کے ایک محتند زیر گی کڑا رئے کے امکانات اور بھی کم ہوجاتے ہیں۔ بھی داغدار ہوتو اس کے ایک محتند زیر گی کڑا رئے کے امکانات اور بھی کم ہوجاتے ہیں۔

عین مکن ہے کہذہی پابندیاں آئی نقصان دہ ندموں جنٹا کہ ش مجدر ہادوں۔ عین مکن ہے کہذہی پابند ہوں کی فیرموجودگی ش بھی انسان زیادہ عاقل بالغ اور صحتندا

نديول۔

لیکن میراخیال ہے کہ میں ایک بہتر مستنبل کے خواب دیکھنے چاہیں اورانہیں شرمندہ تعبیر کرنے کے لئے جدد جد کرنی چاہئے۔ ایسا مستنبل جس میں انسانی بچوں کو ندہب کی فیر ضروری تعلیم شدی جائے گی اوروہ اپنی مشکل کا پورا پورا استعمال کرسکیں مے۔ اگر ایسا کرنے فیر ضروری تعلیم شدی جائے گی اوروہ اپنی مشکل کا پورا پورا استعمال کرسکیں مے۔ اگر ایسا کرنے کے بعد بھی انسانوں نے بہتر زندگی نہ گزاری تو میں مان اوں گا کہ انسان فطری طور پر کمزور مشکل رکھتا ہے اور جبلی خواہشات کا غلام ہے۔

میں ایک حوالے سے اپ معترض سے متنق ہوں۔ میر سے خیال میں کی معاشر سے مذہب کوطانت کے زور سے اور ایک ہی جھکے سے جدا کرنا کوئی وانشمندانہ قدم نہیں ، کیونکہ اس کے نتائج غیر تملی بخش ہوں گے۔ اگر ایسا کیا گیا تو وہ ایک طالمانہ عمل ہوگا۔ یہ ایسا ہی ہے ، جیسے ایک خض جو برسوں سے بے خوائی کا شکار ہوا ور رات کوسونے سے پہلے نیند کی گولیاں کھا تا ہو ، وہ اچا تک وہ گولیاں کھا تا ہو ، وہ اچا تک وہ گولیاں کھا تا ہو ، وہ اچا تک وہ گولیاں کھا تی بعد کے نشر آورا وہ یہ کی مہت سے لوگوں کے لئے نشر آورا وہ یہ کی مرح کام کرتے رہے جی اور ان کے استعمال پر یکدم پابندی عام کرتے رہے جی اور ان کے استعمال پر یکدم پابندی عام کرتے رہے جی اور ان کے استعمال پر یکدم پابندی عام کرتے ہے کے علیمہ و مسائل کھڑے کر سکتا ہے۔

بھے اپنے معرض کا ال بات سے اختلاف ہے کیا نمان فہبی سراب کے بغیرز عمر کی کے مسائل اور حقیقتوں سے نیمرد آ زمانیوں ہو سکتے۔ بیمرف ان لوگوں کے لئے درست ہو سکتا ہے، جو بچین سے فیرب کے روٹ میں ہو سکتے دہر پہلے ہوں اور ان کے لئے اس سے نجات پانا نامکن ہو لیکن وہ لوگ جن کی پرورش صحند اور آ زاد خیال ماحول ہیں ہوئی ہے، آبیں اس زہراوراس سراب کی کوئی ضرورت نہیں۔ وہ زعر گی کے حقائق کی آ تکھوں میں آ تکھیں ڈال کرد کی سے جی سراب کی کوئی ضرورت نہیں۔ وہ زعر گی کے حقائق کی آ تکھوں میں آتکھیں ڈال کرد کی سے جی سراب کی کوئی ضرورت نہیں ۔ وہ زعر گی کے حقائق کی آتکھوں میں آتکھیں ڈال کرد کی سے کے کارخانہ حیات میں ان کی حیثیت کیا ہے وہ اپنے آپ کو کا نکات کا مرکز اور خداؤں کا چیز آنہیں تھے۔ وہ جانے ہیں کہا ہے خیالات سے پچپنا جملکا ہو کرزعرگ کی نات کا مرکز اور خداؤں کا چیز آنی کا منظور تظر بھے ہیں ، لیکن جب وہ بالغ ہو کرزعرگ کی سے اس ان کی حیثیت بیندانہ ہوجاتا ہے۔ وہ جانے ہیں کہا نے جانے اپنے والدین کا روپہ حقیقت پہندانہ ہوجاتا ہے۔ وہ جانے ہیں کہا کی خوائق سے نیرد آنی ماہوتے ہیں تو ان کا روپہ حقیقت پہندانہ ہوجاتا ہے۔ وہ جانے ہیں کہانے اور حمت مذرعرگ گزارنے کے لئے اپنے والدین سے آزادی اورخوی کری حاصل کرنا ان کے لئے بہت اہم ہے۔

میریاس کتاب کا متعمد انسانوں کی حوصل افزائی کرتا ہے تا کہ وہ زعری میں بلوغت کے

——— انسانی شعور کا ارتقا

زين برا كلاقدم الحاسكين اوربهتر مستقبل كاخرف مفرجاري ركاسكين-

بعض اوگوں کا خیال ہے کہ انسان اس امتحان میں کامیاب نہیں ہوگا، لیکن میں ان ہے شغق نہیں۔ کیوں نہ ہم بیامیدر تھیں کہ انسان اس مرسطے کہ بھی ماضی کے دیگر مراحل کی طرح خوش اسلوبی ہے نبھائے گا۔ جب انسان کو نے حالات کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو وہ ان کا حل بھی حاش کر ہی لیتا ہے اوراب تو انسان اکیلا بھی نہیں ، اب سے سائنسی علم اور تحقیقات کی مدد بھی حاصل ہے۔

میری نگاہ میں چائد پر بستیاں آباد کرنے کے خوابوں سے زمین پر ایسا جھوٹا ساباغ نگانا جو ہماری ضرور بات کے لئے کانی ہو، زیادہ حقیقت پندانہ ممل ہے۔ اگر انسانوں نے اسکلے جہانوں سے بے جاامیدوں کوچھوڑ کرائ ڈیٹا میں اپنے مسائل کا حل طاش کرنا شروع کیا تو انسانی زعدگی میں ایک تو ازن بیدا ہوگا اوروہ انسانی تہذیب کے ارتقاء میں ایک اہم کردارادا کر سکیں گے۔

### (10)

مختلوك الدموز يرمعزض كهدسكنا ب-

"آپایک ایے معاشرے کی امید لگائے بیٹے ہیں، جس ش اوگ سرایوں ہے۔ تی نہ بہلائیں گے اور فدہ معائد کورک کرے علی دوائش ہے اپنی زعرگ کے فیطے کریں گے۔

عرک نگاہ میں آپ خود ایک سراب کا پیچھا کررہ ہیں۔ اگر آپ خود علی ہے کام لیتے تو ایک امیدوں ہے دستیروں رہ وجاتے۔ آپ کی امیدیں آپ کی اپنی خواہشوں کی شدت کی عکا کی کرتی ہیں۔ آپ کو اپنی خواہشوں کی شدت کی عکا کی کرتی ہیں۔ آپ کو بید نوش گمانی ہے کہ ہم انسانی معاشرے میں ایسا ماحول پیدا کر کیس گ، جہال نسل ورنسل بیچ فرہی معائد کے سائے میں پرورش نہ پاکس کے اور جوان ہوگر اپنی جہال فراست کو ابنار ہمتا بنا کی گے۔ میری نگاہ میں یہ بھی ایک سراب ہے کو تکدانسانی فطرت کو بد لئے کی امیدر کھنا، خود فر بی سے ذیادہ کچھ شہیں۔ آگر ہم ان قو موں کا مطالعہ کریں جہال خدا کے تصور کا کوئی وجود فیل م بھی نوا آپ میں اور کسی اور کہا ہمانہ کی خواں ہو گا کہ کہ خوبی نظام کی خصوصیات موام کی نظام کی خصوصیات موام کی نظام کی خصوصیات موام کی نظیاتی نظام کی خوبی نظام کی خصوصیات موام کی نظیاتی نظام کی خصوصیات موام کی نظیاتی کی دور نظام کی خوبی نظیات موام کی نظیاتی کورٹ کی کام کی کی دور کی کام کی کی دور کی کی کہ کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کورٹ کورٹ کی کورٹ کورٹ کی کورٹ کی

\_\_\_ 60 **\_\_\_**\_

ضروریات کو پورا کرتی ہیں۔ نیانظام بھی ندہبی نطام کی طرح لوگوں کی سوچ، جذبات اورزند کیوں پر پابندیاں لگائے گاتا کہوہ نظام خوش اسلوبی سے چل سکے۔

آپاس حقیقت کوتو مانتے ہیں کہ ایک صحتند معاشرے کے قیام کے لئے انسانوں کی تعلیم وٹر بیت نہایت ضروری ہے۔ اگر بچوں کی صحیح خطوط پر پرورش ندگی کی تو ان بیس سے اکثریت کمرائی کاراستہ اختیار کرلے گی۔ فرجی نظام ای ضرورت کو پورا کرنے کی کوشش کرتا ہے اورانسانی زند کیوں اور ڈ بنوں کو خاص انداز میں ڈھالی ہے تا کہ وہ جوان ہوکرا یک ذمہ دار شہری کی ذمہ دار میں دراریاں تبول کر سیس۔

انسان بھین میں ابنا ہرا بھلانہیں جانتا۔ وہ اپنی خواہشوں اور جہلوں پڑھل کرتا ہے اس کا فہن انتا تربیت یا فتہ نہیں ہوتا کہ وہ زعر کی کے مسائل کا معروضی اعماز میں جائزہ لے سکے۔ انسان کو بھین کے چند سالوں میں انسانیت کے بڑاروں سالوں کے اسباق سکھنے ہوتے ہیں اور ای تعلیم و تربیت اور پرورش میں اس کے بزرگ اس کی رہنمائی کرتے ہیں۔ اس پرورش میں جو برگ اس کی رہنمائی کرتے ہیں۔ اس پرورش میں جن باتی میں جذباتی محرکات کی نسبت زیادہ اہم کردارادا کرتے ہیں۔

میرے خیال میں فرہی عقا کہ کے نظام کے دفاع میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ اس نظام
نے انسان کی انفرادی اوراج کا کی زعر کی تعلیم وتر بیت اورار نقاء میں اہم کردارادا کیا ہے۔
چونکہ ہمیں بچوں کی تربیت کے لئے آئیں ایک نظام سے متعارف کرانا ضروری ہے، اس لئے
میرے خیالی میں فرہی نظام باتی نظاموں ہے بہتر ہے اورا گراس نظام ہے انسان کی جذباتی
اور نفیاتی مروریات بھی پوری ہوتی ہیں تو اس میں خرائی کی کیابات ہے۔ جس حقیقت کی تلاش
کا آپ ذکر کررہے ہیں وہ نجائے انسان کی بساط میں ہے بھی کرئیں، چاہوہ کو کی بھی نظام
اختیار کیوں نہ کرے۔

ندہب کاوہ بہلو جومیری نگاہ میں اہم ہے وہ یہ ہے کہ وہ وحثی انسان کومہذب انسان بنانے کی کوشش کرتا ہے اورا پیے نظریات بھی چیش کرتا ہے، جن کا سائنس سے کوئی تعلق نہیں۔ اگر سائنس ان کی تائید نہیں کرتی تو ان کی تر دید بھی نہیں کرتی ایسے نظریات جوام اورخواص کے درمیان ایک بل کا کام کر سکتے ہیں۔ اگر اسحاب قطر ونظر ند ہب کے ان حصوں کو تبول کرلیں تو اس سے عوام میں نجرنیس مجیلے کی کی خواص نے ''خدا پر ایجان لا تا جھوڑ دیا ہے۔'' میرے خیال میں آپ کی ایک ایے نظام کو جومدیوں سے چلا چلا آرہا ہا اورلوگوں کو جذباتی تسکین فراہم کرتا ہے، ایک ایے نظام سے بدلنے کی خواہش جس کی نہ تو افادیت ثابت ہو پائی ہاورنہ ہی وہ خرابی تسکین فراہم کرتا ہے، بذات خودا کی سراب سے زیادہ ہی خواہش۔"
مو پائی ہاورنہ ہی وہ جذباتی تسکین فراہم کرتا ہے، بذات خودا کی سراب سے زیادہ ہی خواہش۔"
مان اعتراضات کے جواب میں، میں معترض سے کہوں گا کہ بھے، آپ کے اعتراضات
پر ججیدگی سے خورکرنا ہوگا کیونکہ میں ممکن ہے کہ میں بھی ایک سراب کا چھیا کردہا ہوں۔ لیکن آپ کے دو ہے اور میرے دو یے میں ایک بنیادی فرق ہے۔

میرے سراب کو اگر کوئی نہ مانے تو فدہی عقائد کے سراب کی طرح اس پر کوئی سزالازم نہیں آئی۔ دوسرے یہ کہ میرے نظریات میں یہ کوئی دعویٰ نہیں کہ دہ حتی ہیں اوران میں کوئی تہدیلی نیس آسکتی۔ میرے نظریات سائنسی نقطہ نظر پر بنی ہیں جن کی مبادیات میں بیٹائل ہے کہ جوں جوں حالات بدلتے ہیں اور جاراز عمر کی کے بارے میں علم ، تجربا ور تحقیق بڑھتے ہیں ، جمارے نظریات میں ارتقاء ہوتار ہتا ہے۔

اس جادلید خیال یس، یس حریددو پہلوؤں پراظهار خیال کرناچا بتا ہوں۔ پہلی بات سے کدا گرمیراموقف کزورہے تو اس سے آپ کا موقف خود بخو د طاقتور نہیں ہوجاتا۔ بیری نگاہ عیں آپ ایک ہاری ہوئی بازی کھیل رہے ہیں۔ یہ بات درست ہی ہوگتی

ہوجاتا۔ بیری نگاہ عیں گا وازاس کی جہتو ن اور جذبات کی آ وازوں سے کزور ہوئی ہے گین اس

گرزوری عیں بھی ایک قوت پوشیدہ ہے کوئکدوہ نظرا عاز ہونے کے باوجودا پی جگہ قائم رہتی

ہے۔ اورانسان کے جذباتی فیصلوں اور خطاکار یوں کے بعد اپنی بات منواکر چھوڑتی ہے
اور قابت کرتی ہے کہ انسان کو اپنے سائل کا حل اپنی جہتوں اور خواہشات کی بجائے فہم
وفراست اور عمل ووائش کی روشی میں طاش کرتا جا ہے۔ عمل ووائش کی بات کی کامیابی کے
وفراست اور عمل ووائش کی روشی میں طاش کرتا جا ہے۔ ممال ووائش کی بات کی کامیابی کے
اگر دیر ہے اعرجے نہیں ۔ عمل ووائش کا نظام بھی انسانیت کے لئے احرام آ دمیت کا تخد لے کر
آ کے گا، جس کی ذہبی لوگ خدا ہے امید لگائے بیٹھے ہیں۔ ایک حوالے سے ہمارے مقاصد
آ کے گا، جس کی ذہبی لوگ خدا ہے امید لگائے بیٹھے ہیں۔ ایک حوالے سے ہمارے مقاصد
ایک می ہیں۔ ہماری منزل ایک ہے، لیکن راستے جدا ہیں۔ ہما پی محفق کی کا کھیل قیاست کی
ہمارے ساخت تے جا کمی گے، ذہبی عقاکہ کی ہوام کے ذہوں جوں جوں ان محفق کی جائے گا،
ہمارے ساخت تے جا کمی گے، ذہبی عقاکہ کی ہوام کے ذہوں سے گرفت کم ہوتی جائے گا،
ہمارے ساخت تے جا کمی گے، ذہبی عقاکہ کی ہوجی بہا ہوجا کمی گی۔ سائنس کے آگے آہتہ
آہتہ ذہب کھنے قیک و سے گ

دوسری اہم بات میہ بے کہ اگر نہ ہی سراب کی حقیقت واضح ہوجائے اورلوگ اپنے ایمان سے دستبردار ہوجا کیں تو ان پر ایک تنوطی کیفیت طاری ہوجاتی ہے اور ند ہب کی پوری عمارت دھڑام سے بنچے کرجاتی ہے اور فرہی لوگ انسانیت کے مستعمل سے مایوس ہوجاتے ہیں۔

کین ہم آئی ہایوی اور ناامیدی کا شکارٹیس ہوتے۔ہم نے اپنے بلوخت کے سفر بھی بھین کے ذہری حقا کد کے سراب کو پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ سائنسی علم اور تحقیق ہمیں زعد کی کی تفہیم میں عدد کریں مے بہن ہے ہماری طاقت میں اضافہ ہوگا اور ہم زعد کی کے مسائل ہے بہتر طور پر نیر دآز ماہو تکیس مے۔اگر ہما ماا بھان بھی سراب ہے تو ہم دونوں ایک ہی کھتی میں سوار

یں کین مائنس کی تحقیقات ان بات کا جوت ہیں کہ ہم مراب کا پیچائیں کردہ۔ سائنس کے کی وشمن ہیں۔ بعض سامنے سے حملہ کرتے ہیں ، بعض جیپ کر۔ بعض وشمن سیجھتے ہیں کہ سائنس نے ذہبی عقائمہ کی بنیادی ہیں جائنس پر بیاعتراض کیا جا تا ہے کہ اس نے زیم کی سے صرف چند پیلوؤں میں کا میابیاں حاصل کی ہیں لیکن سائنس کی چھوٹی ک عرش اتن کامیاییاں بھی نہایت دوسلہ افزاہیں۔انسانی عمل نے تھوڑے ہی عرصے بیں نجانے کئے کارنا ہے سرانجام دے دیے ہیں۔ بعض لوگوں کا سائنس پر بیا عمر انس ہے کہ دہ ایک قانون آئ چیش کرتی ہے اور پچھ مرصے کے بعداس کی تر دید بھی خود عی کرتی ہے۔ لیکن بید اعتراض حقیقت اور سچائی پرجی نیس ۔ سائنس تحقیقات حقائق ہے آ ہت آ ہت آ ہت ہر دے اٹھاتی ہیں۔ وہ کوئی اٹھلا بنیس لا تی ۔ بیات درست کہ زندگی کے بعض شعبوں میں سائنس ابھی ہیں۔ وہ کوئی اٹھلا بنیس لا تی ۔ بیان بعض شعبا ایسے بھی ہیں۔ جن میں اس نے ٹھوس علم کی بھین کے مراحل ہے گزردی ہے۔ لین بعض شعبا ایسے بھی ہیں۔ جن میں اس نے ٹھوس علم کی عمارت ٹھوس نیا دول پر استوار کردی ہے، ایسا علم جے وُنیا کے کسی کوئے میں کوئی بھی شخص درست ثابت کرسکتا ہے۔

بعض اوگوں کا سائنس پر بیمی احتراض ہے کہاس کے نتائج انسانی ذہن کی اختراع ہیں اوران کا خارجی حقیقت ہے کوئی تعلق نہیں لیکن بیا احتراض بھی حقیقت پرجی نہیں۔ ہم بخو بی جانبے ہیں کہانسانی ذہن بچھاس نوعیت کا ہے کہ وہ خارجی حقیقتوں اور زعرگی کے مسائل کو حقیق کی نگاہ ہے دیکھ سکے اور معروضی نتائج اخذ کر سکے۔ ایسے نتائج جن کی بنیاد پر ہم ایک بہتر زعرگی کو تھکیل دے سکیں ۔

آخریں، یں مرف اتا کہوں گا کہری تگاہ یں سائنس مراب نیں ہے، البتہ بیامید کہ جوہم سائنس سے عاصل نیں کر سکے وہ کی اور طریقہ سے حاصل کرلیں سے، ایک سراب ہے۔

# مذهب اورروحانيات

ۋاكىز خالدىمبىل

کیا ہر ثقافت کا کوئی ند بہ ہوتا ہے؟ کیا ہر معاشرے میں خدا کا تصور پایا جاتا ہے؟ کیا سماری دنیا کے روحانی لوگ مشترک اقدار رکھتے ہیں؟ کیا تصوف ایک قلسفہ ہے'روحانی تجربہ ہے یا طرز زندگی؟ کیا کوئی شخص خدا اور ند ہب کو مانے بغیر بھی درویش بن سکتا ہے؟

یہ چندایے سوال ہیں جو غرب سائنس اور نفیات کا طابعلم ہونے کے فاطے میرے ذہن میں باربارا مجرتے رہے اور میں ان کے جواب تلاش کرنے کی کوشش کرتارہا۔

جب ہم مختف معاشروں کی زہی روحانی اور سیکور روایات کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ایمازہ ہوتا ہے کہ مختف قو موں میں ایک ہی لفظ کے مختف معانی پائے جاتے ہیں اورایک ہی عقید ہے کی مختف تغییریں کی جاتی ہیں۔ علم وآ گئی کے ہوجنے کی وجہ ہے ہم ماض کے تجربوں کا سختار ہے مشاہدہ اور تجویہ کرنے کے قابل ہوتے ہیں۔ تاریخی اور معاشرتی فرق کے پاوجود مختف نقافتوں میں بہت می اقدار آج بھی مشترک ہیں۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ مختف اتوام کی خابی روحانی اور سیکوار اقدار کا آبس میں کیاتھ تھی ہے۔ اس کفتگو کا ایک بنیا دی سوال یہ ہے کہ ہم خاب کے تعالی اور سیکوار اقدار کا آبس میں کیاتھ تھی ہے۔ اس کفتگو کا ایک بنیا دی سوال یہ ہے کہ ہم خرب کے تصور سے کیا مراد کہتے ہیں۔

جب ہم کی روائی ندہب کا نام لیتے ہیں تو ہمارے ذہن میں خدا کیفیبروں آسانی کتابوں قیامت جنت ودوزخ عبادت کا ہوں اور ندہمی رہنماؤں کے تصورات الجرتے میں۔ایسے قدامیب عالم کی مثالیں اسلام عیسائیت اور یہودیت ہیں۔روائی فداہب کے تصور میں بدھازم جین ازم اور کمیونزم ٹامل نہیں ہوتے کیونکہ ان روایتوں میں خدا کا تصور موجود نہیں ہے۔

جفری پرغدر Geoffery Parrinder کھتے ہیں بدھازم کی طرح مین ندہب میں ہمی خالق خدا کا انسور موجود نیس ہے ( Ref 1) لیکن اگر زعرگی کا ہر فلسفہ ندہب کہلایا جا سکتا ہے تو پھر بدھازم اور کمیوزم ہمی نداہب کہلائے جاسکتے ہیں یہ علیحدہ بات کہ بدھا اور مارکس کے پیروکا راسے اپنی تو ہیں سمجھیں کے کیونکہ وہ بچھتے ہیں کہ ان کا فلسفہ روا تی ندہب سے مختلف عی نہیں اس کی ضد بھی ہے۔ بعض محققین کا خیال ہے کہ بدھازم ایک فلفے کے طور پر شروع ہوا تھا لیکن پھر تنزل کی راہ اختیار کرتے کرتے ندہب بن گیا۔ مارکس بھی اند ھے ایمان کے خلاف تھا اور ذہب کوانیوں بھی تا تھا۔

نہیں دنیا میں بعض لوگ ندہب کے ساجی اور معاشرتی پہلو پرا پی وجہم کوزکرتے institution پر وردیتے ہیں اور بعض اس کے نفیاتی اور دوحانی پہلو پرا پی وجہم کوزکرتے ہیں۔ صوفیا وہ لوگ ہیں جو خدا ہے بلا واسط تعلق قائم کرنا چاہجے ہیں کی مولوی پا دری یار بائی کی وساطت سے نہیں موفیا زندگی کے بارے میں خور وخوش کرتے ہیں اور کا کتات کے اسرار ورموز جانے کی کوشش کرتے ہیں۔ صوفیا مولو یوں کی طرح تبلیغ اور تقریریں کرنے سے احتراز کرتے ہیں اور خاموثی سے اپنی ذات کی کھرائیوں میں اترنے کی کوشش کرتے ہیں۔

Lewis الوس كاخيال بكرتمام فدابب عالم من روحانيت كالمبلوم وجود ب-وه كيتي المحدد المراب كالمبلوم وجود ب-وه كيتي من كرد نيا من البيافر به المثل كرنا مشكل ب جس كرم كرفي خدا بقر بت كالقور فه بايا موروه الوست كاره برجل نطقة بين مختف معاشرون من سنت ساده و مونى اساكين فكندرا وردروليش كبلات بين -(Ref 2)

# روحانيت كى روايات

جب بم روحانیت کی تاریخ کا مطالع کرتے ہیں تو جمیں تین جدا گاندوایات لمتی ہیں۔

### 1- مداز اوست کی روایت Theistic Tradition

اس روایت کی بیروی کرنے والے لوگ ایک ایسے خالق اور مالک خدا کا تصور رکھتے ہیں

#### ———— انسانی شعور کا ارتقا

جواس کا نکات سے جدا ہے لیکن اس سے براہِ راست تعلق قائم کیا جا سکتا ہے۔ یہودیت ا عیسائیت اور اسلام کو ماننے والے کی صوتی اس روایت کو ماننے والے ہیں۔

### 2- جمداوست کی روایت Monistic Tradition

ال روایت کو ماننے والے کا نکات ہے جدا کی خدا کونیس ماننے بلکہ کہتے ہیں کہ ہروہ چیز جوموجود ہے خدا ہے۔ای لئے ان کا خدا آسانوں پرنیس انسانوں کے دلوں میں بستا ہے اور لوگ اس سے بلا واسط تعلق قائم کر بکتے ہیں۔ ہندوازم کے کئی سنت اور سادھواس روایت سے تعلق رکھتے ہیں۔

# 3- سیکولرروایت Secular Mysticism

اس روایت کو مانے والے یہ تھے ہیں کہ ہرانسان کی شخصیت کا ایک بہلو درویشانہ ہوتا ہادراس کو پروان پڑھانے کے لئے کسی خدایا نہ ہب کو مانے کی ضرورت نہیں ہوتی ۔اس روایت کو مانے والے فطرت سے گہراتعلق رکھتے ہیں اور اپنی ذات کی گہرائیوں پر توجہ مرکوز کرتے ہیں۔ مشرق میں بہت سے ہمھا کنیوسٹس اورشنٹو کے دیروکار اور مغرب میں انسان دوتی humanism کے فلنے کو مانے والے اس روایت سے تعلق رکھتے ہیں۔

ہوسکتا ہے بعض لوگوں کی نگاہ میں ان روا بنوں کا فرق اہم نہ ہولیکن روحانیت کی تاریخ
ہمیں بتاتی ہے کہ بخلف ادوار میں بہت ہدرویشوں نے اپنے نظریات اور طرز زندگی کی وجہ
ہمیں بتاتی ہے کہ بخلف ادوار میں بہت ہے۔ سلم صوفیا نے جب ہمداوست کا فلندا بنایا تو
ہمداز اوست کے فلنے کو مانے والوں نے یا انہیں جیل بھیج دیا یاسولی پر چ حادیا۔ منصور طلاح
کے بارے میں کون نیس جانتا جن کا فعروانا الحق انہیں تختیہ دار تک پہنچانے کے لئے کانی تھا۔
سیکولردرویش فطرت سے خاص تعلق رکھتے جیں اورائی شخصیت کے روحانی پہلوکی تربیت

پرتوجدمرکوزکرتے ہیں۔ان کی نگاہ میں ہماری روحانیت انسانیت کا حصہ ہے خدائی کانیس۔ سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ آخر سیکولرروحانیت کیا ہے؟ بدھا کا کہنا ہے کدروحانی ونیانام اور میئت سے ماورا ہے۔(Ref 3) کرشنا مورتی کا خیال تھا کہ بچائی کی دنیا میں ندکوئی راستہ ہے

اورندكونى ربير- برفض كواسينا عماز سابنا كاورائي روحانيت كاش كرنى بوكى

مادی و نیا میں چیزوں کے نام ہوتے ہیں اور وہ کسی زبان و مکان کی پابند ہوتی ہیں۔ روحانیت کا بیروکاران تمام پابند ہول کی قیدے آزاد ہوجاتا ہے۔ جب ہم حافظ روئ با بافرید بلص شاہ ولیم بلیک کبیرواس اوروالٹ فیمین کی شاعری پڑھتے ہیں تو ہمیں اس و نیا کی چند جھلکیاں نظر آئی ہیں۔ اس و نیا کے بارے میں روائی منطقی اعداز سے تفکلو کرنا مشکل کیا نامکن ہے۔

تاریخی دوالے سے دوحانی دنیا میں کئی روایات نے فروغ پایا ہے۔ بعض نے رہائیت کی ترغیب دی ہے اور ترک دنیا کاسبق پڑھایا ہے اور بعض نے زندگی اور معاشرے سے کنارہ کئی کومعیوب سمجھا ہے۔ان کا خیال ہے کہ انسان اپنے خاندانوں اور معاشروں میں رہ کر بھی روحانی منازل طے کر سکتے ہیں۔

بدھانے نوجوانی میں جھل کا سفر کیا تھا لیکن زوان حاصل کرنے کے بعد دوبارہ دنیا میں اوٹ آئے تھے اور دوسروں کوروحانیت اور بچ کی تلاش کا درس دینا شروع کر دیا تھا تا کہ دہ اپنی وان کی دوسروں تک پہنچا سکیس اور خدستِ خلق کرسکیس۔بدھا کا کہنا تھا کہ اینے بچ کی تلاش اور خدستِ خلق کرسکیس۔بدھا کا کہنا تھا کہ اینے بچ کی تلاش اور خدستِ خلق ایک دوسرتِ خلق ایک بی دوسرتِ خلق ایک بی دوسرتِ خلق ایک بی دوسرتِ خلق ایک بی دوسرتے ہیں۔

# درويثانه فخصيت

ایک نفیات کے طالب علم ہونے کے نامے میں روحانیت کے ذہبی اورفلسفیانہ پہلودی کی نبیت اس کے نفیانہ پہلودی کی سوائح کی نبیت اس کے نفیاتی پہلو میں زیاوہ دلچیں رکھتا ہوں۔ میں ہنتف درویشوں کی سوائح عمریاں پڑھتار ہا ہوں تا کہ بیجان سکوں کردوحانیت کا رستہ اختیار کرنے کے بعدان کے طرفہ زعری میں کیا تبدیلیاں آئیں۔ میراخیال ہے کہ اکثر درویشوں کی شخصیت میں مندوجہ ذیل خصوصیات یائی جاتی ہیں۔

#### 1- تناعت

درولیش قناعت پندانسان ہوتے ہیں۔انبیں اس حقیقت کا احساس ہوجاتا ہے کہ بہت سےلوگ اس ادی دنیا میں اپنی حرص کی وجہ ہے دکھی رہتے ہیں۔وہ حریص لوگ میں جھتے ہیں کہ اگر ان کے پاس بواسا کھر' بہت ک کاریں اور کشتیاں' میاشی کا سامان اور بینک میں بہت سے والرہو تے تو وہ خوش ہوں کے لین درویش جانے ہیں کہ وہ سب سراب ہے۔ جب کوئی مخض حریص ہو جاتا ہے تو وقت کے ساتھ ساتھ اس کی حرص کم ہونے کی بجائے ہو متی جاتی ہے۔ پہلے وہ ہزاروں ڈالرجع کرتا ہے بھر وہ لکھ پی بنا جاہتا ہے بھر کروڑ پی۔ درویش بیراز جان لینے ہیں کہ زعری ایک سمندر ہے اورانسانی دل ایک محتی۔ جب تک محتی ہیں موراخ نہ ہو وہ تیرتی رہتی ہے لیکن جو بات اس کے بیندے ہیں موراخ ہوجاتے ہیں اور پانی اعدا آتا شروع ہوجاتا ہے تو اعدا آنے والا تعوز اسا پانی سمندر کے لا متابی پانی سے زیادہ خطر تاک ثابت ہوتا ہوجاتا ہے تو اعدا ہے والا تعوز اسا پانی سمندر کے لا متابی پانی سے زیادہ خطر تاک ثابت ہوتا ہے اور محتی کو لے ڈویٹا ہے۔ جب لوگوں کے دلوں میں کسی بھی چیز کی حرص واضل ہوجاتی ہے تو ایک میں پریٹان ہو کہ تی ہے۔

درویش تحصے میں کہان کی دولت اوران کے بچے ان کے نیس میں وہ زعرگی کی امانت میں۔ بدھانے کہاتھا' جب انسان کی اپنی ذات بھی اس کی اپنی نہ ہوتو دولت اور بچے کیے اس کے ہو سکتے میں'۔

ظیل جران نے اپنی کتاب وقیر (Ref 4) Prophet مراکھا ہے ایک فورت جس نے اپنے کے گورہ میں اٹھا یا جواتھا ہو جھا جمیں بچوں کے بارے میں بتاؤ اس نے کہا تہارے بیٹی ہیں اس نے کہا تہارے بیٹی ہیں ہیں ہیں ہیں اپنے کا کہ کا مانت ہیں اپنے کہ کا مانت ہیں انہیں اپنی مجب دو گرا ہے خیالات شدو کی کہان کے اپنے خیالات ہیں کے فکران کے اپنے خیالات ہیں تم ان کی دو میں کا نہیں ان کی دو میں کا نہیں ان کی دو میں کر داکے لئے ہیں جہاں تک تہاری رسائی نہیں خوابوں میں بھی نہیں ان کی دو میں کہیں ان کی دو میں کہیں نہیں خوابوں میں بھی نہیں ا

بہت سے ایسے دردیش جنہوں نے دنیاوی زعر گی کو خیر باد کہد کر درویشاندز عرفی افتیار کی ان میں ابراہیم ادھم بھی شامل تھے۔ وہ معرفت کی راہ افتیار کرنے سے پہلے بہت بالدار تھے۔کہاوت ہے کہ ایک رات وہ کل میں سور ہے تھے کوکل کی جہت پر کسی کے چلنے کی آواز آئی۔انہوں نے باداز بلند ہو جہا ———— انسانی شعور کا ارتقا

محیت پرکیا کردے ہو؟'

مين ابنا كلويا موااونث تلاش كرر بابون

ابراهیم ادهم فضاور کہنے لگے کیا مجمی کوئی اونٹ جیت پر بھی مالاے

وو خص بھی زورے ہسااور بولا اور کیا خدا بھی محلوں میں ماتا ہے

ا مكله دن ايرابيم ادهم في كل كوفدا حافظ كها اورمعرفت كي عاش من جنكل كي طرف جل ديد

# 2- متكسرالمز اجي

درویش منگر الم رائع ہوتے ہیں۔ وہ انسانوں کا احترام کرتے ہیں۔ وہ لوگوں کو ان کے نام فائدان اور دولت کی بجائے ان کے کردار کی وجہ سے پر کھتے ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ ب انسان برابر ہیں۔ وہی انسان بہتر ہیں جن کا کرداراعلی ہے۔ درویش رنگ نسل اور زبان کے تعقیبات سے بالاتر ہوتے ہیں۔ درویش لوگوں پر مولویوں کی طرح فتوے لگانے کی بجائے ان کو خام یوں سمیت تبول کرتے ہیں اور دل سے لگاتے ہیں۔

ایک کباوت ہے کہ ایک گؤٹری میں جاتا تھا۔ او ہررات سونے کے لیے اپی خواب گاہ میں جانے ہے دیتا کہ اس کوٹھڑی کا راز کیا گاہ میں جاتا تھا۔ او گوں کو پہتہ نہ تھا کہ اس کوٹھڑی کا راز کیا ہے۔ جب وہ وزیر مرنے لگا اور لوگوں نے راز پوچھا تو وزیر نے کہا کہ ایک زیانے میں وہ گداگر ہوا کر تا تھا۔ اس نے اس کوٹھڑی میں وہ گدائری سنجال کرد کی تھی اور ہررات سونے ہے گداگر ہوا کرتا تھا۔ اس نے اس کوٹھڑی میں وہ گدائری سنجال کرد کی تھی اور ہررات سونے ہے کہا تھا۔ اس فرورا ورمنظر نہ ہوجائے۔ اس وزیری منظر رالمز اجی نے ساری قوم کا دل موہ لیا تھا اور وہ اس کا احرام کرتے تھے۔ سعدی شیرازی فرماتے ہیں۔

ايك بارش كاتظره

جب مندرك إى آياتو شرمنده موا

موچن

میں اس مندر کے آئے کتانا چیز ہوں اس تطرب کی عامت دیکھ کر ایک سیپ کواس پر بیار آیا

اور بڑھ کراے گے سالا (Ref 5)

### ———— انسانی شعور کا ارتقا ————

اس المرح وہ قطرہ اپنی منگسر المز اجی کی ہجسے موتی بن گیا۔ درویش جانے ہیں کدانسان کی اپنی اناس کی معرفت کے سفر کی راہ میں حائل ہوتی ہے۔

### 3- عذاب وثواب سے بالاتر

بہت سے عام لوگ بچوں کی طرح ہوتے ہیں۔ وہ اجھے کام کریں تو اس کی جزا ہا ہے ہیں اور برے کام کریں تو سزا کی امیدر کھتے ہیں۔ جولوگ معرفت کی منزلیں طے کر بچے ہوتے ہیں وہ بڑے مقاصد کے لئے چھوٹے مقاصداور بڑی خوشیوں کے لئے چھوٹی خوشیاں قربان کر سکتے ہیں۔ بعض لوگ اس دنیا عمل میرسوچ کر قربانیاں دیتے ہیں تا کہ اخروی زعر کی میں جنت میں جاسکیں اور جہنم سے نے سیسی۔

درویش معرفت کی اس منزل پر پہنچ جاتے ہیں جہاں انہیں نے جنت کی فواہش ہوتی ہے۔ جہنم کا خوف۔ ایک کہاوت ہے کہ ایک دفعہ رابعہ بھری ایک ہاتھ ش آگ اور دوسرے ش پانی لئے جا رہی تھیں۔ کسی نے یو جہا آپ کہاں جارہی ہیں۔ کہنے گیس آگ ہے جنت کوآگ گانے اور پانی سے جہنم کی آگ بجھانے تا کہ لوگ کوئی بھی نیکی جنت کی طمع اور جہنم کے خوف سے نہ کریں۔

### 4- من كاسكون

درویش اس طرح زیمی گزارتے ہیں کدان کے داوں سے جزن پر بیٹائی اور دکھ نکل جاتے ہیں اور من میں آشتی اور سکون پیدا ہوجا تا ہے۔ وہ ساری دنیا کوتو نہیں بدل سکتے لیکن خود کو بدل سکتے ہیں۔ ان کی گفتار و کردار کے تضاوات آہت ہو بدل سکتے ہیں۔ ان کی گفتار و کردار کے تضاوات آہت ہو تے ہیں۔ وہ چونکہ خود پر سکون ہوتے ہیں ان کی قربت میں باتی لوگ بھی پرسکون موتے ہیں ان کی قربت میں باتی لوگ بھی پرسکون محول کرتے ہیں۔ بدھانے کہا تھا اگر کوئی انسان خلوص دل سے گفتگواور کام کرتا ہے خوشی اور سکون اس کا سامیدین جاتے ہیں، (Ref 3)

### 5- خدمسيـ خلق

دردیش اوک رواتی ند ہی او کوں کی طرح تیلغ نہیں کرتے بلکہ خدسب طلق کرتے ہیں۔وہ جس چیز پرامیان رکھتے ہیں اس پڑھل بھی کرتے ہیں۔ درویشوں کی داوں میں انسانیت کی ہمدردی ہوتی ہے اور وہ کوشش کرتے ہیں کہ او کوں کے دکھ کم کریں اور وہ اس خدمت میں چھوٹے بڑے اور امیر غریب کی تمیز نہیں کرتے۔ وہ انسان دوست ہوتے ہیں اس لئے ان سے دوسرے انسانوں کا دکھ بیس دیکھا جاتا۔

مدر زیدا (Mother Teresa) کلکتے میں ان تمام لاوارثوں کی خدمت کرتی تھیں جو کلکتے کی گلیوں اور ہازاروں میں موت کا انظار کررہے ہوتے تھے۔ وہ آئیں اپنے گھرلے آتی تھیں کو تکدان کا ایمان تھا کہ کی انسان کو اسکیٹیس مرنا جا ہے ۔ کی نے بوچھا تھا کہ آپ ایسا کیوں کرتی ہیں تو وہ کہے گئیں مجھے ان لاوارثوں کے چیرے میں جیسی نظرا تے ہیں۔ شابدای لئے مدر ٹریبا کی شخصیت میں مسیحائی کوٹ کوٹ کر بحر گئی تھی۔ والٹ وقمین کے جیسال Wall میں جو اسک و جیسے کی دوران واشکلن کے جیسال جاتے تھے اور بیار سیاہوں کا خیال رکھتے تھے۔ والٹ وقمین کی جدردی اور سیحائی صرف اپنی جاتے تھے اور بیار سیاہیوں کا خیال رکھتے تھے۔ والٹ وقمین کی جدردی اور سیحائی صرف اپنی جو مرکوگوں تک محدود نہتی بلکہ ساری انسانیت کے لئے تھی۔ ان کی ایک نظم ہے...

میرے سامنے میرے دعمن کی الاش پڑی ہے۔ وہ بھی انسان ہے میری طرح مقدی انسان میں اس پر جھکیا ہوں اور اس کی میشانی کو پوسید بتا ہوں

(Ref 6)

درویشوں کواسینے دشمنوں میں بھی انسان نظراؔ تے ہیں۔

## 6- ندیبی اداروں کو مینے کرنا

بہت ہے درویشوں کا خیال ہے کہ مواویوں پنڈٹوں اور پادر بول نے مجدین کر ہے اور مندر
بنا کر معروفت کی راہ جس رکاو ٹیم کھڑی کردی ہیں۔ انسانوں کو اپنا کی تلاش کرنے کے لئے ان فرقی
رہنماؤں اور اواروں کی ضرورت نہیں۔ ایسے رہنما غدا ہب اور عوام کا استحصال کرتے ہیں۔ چنا نچہ
ورویش عوام کو بتاتے ہیں کہ ان مواویوں پیڈٹوں اور پاور یوں کی بیروی نہ کرد۔ جب روایتی فرتی
رہنماان درویشوں کی غیرروایتی ہاتیں سنتے ہیں تو تی پاموجاتے ہیں۔ کیرواس کہتے ہیں۔

ويرجمن

شر صرف وه کهتامول جوایی آمحمول سے دیکتامول

اورتم آتھیں بندکر کے آسانی کٹائیں دہرائے رہے ہو میں ذعرکی کی تحقیاں سلجھانا جا ہتا ہوں تم انہیں مزیدالجھانا جا ہے ہو ہم ایک دوسرے کے ساتھ کیے مکالہ کر کتے ہیں

(Ref 7)

جب پرجموں پادر موں اور مولو ہوں کو اعدازہ ہو جاتا ہے کہ بیسنت سادھواور درویش مذہ کی روایات اور تو جات کوئیم کرنا چاہتے ہیں تو وہ درویشوں کے خلاف ہوجاتے ہیں اور آئیں طرح طرح ساذیتی اور تکلیفیں پہنچا نا شروع کردیتے ہیں۔ جن درویشوں نے ان مصائب کا سامنا کیا ان جی سے ایک منصور حلاج سے جو ایک درویش شاعر سے۔ جب انہوں نے 'انائی 'کانعرہ لگا کی اور روائی غرب کوئیٹے کیا تو آئیس بغداد جی سولی پر چڑھادیا گیا۔ درویش روائی غرب کی راہ چھوڑ کر معرفت کی راہ اختیار کرتے ہیں اور آخر جی ابنا کی حلائی کر لیتے ہیں۔ بدھانے کہا ہے ہم انسان کا اپنا تجرباس کا سب سے بدار ہندا ہے'

#### REFERENCES

- Parrinder Geoffery......Mysticism in the World Religions...Oneworld Oxford 1976
- Lewis I M...Ecstatic Religion England 1971
- Buddha...Dhamapada...Translation by Thomas Cleary,
   Bantam Books USA 1995
- Gibran Khalil...Prophet...Jarco Publishing House
   USA 1957
- 5. Shah Idries...The way of the Sufi....... Penguin Books England 1968
- 6. Sohail Khalid... From Islam to Secular Humanism Abbeyfield Publishers Canada 2001
- Kumar Sehdev...The Vision of Kabir Alpha and Omega Books Canada 1984

# انسانی نفس (سانکی)۔۔روح یاذ ہن؟

### Human Psyche: Soul or Mind?

### تخليق: دُاكْرُ خالد سهيل، ترجمه: دُاكْرُ بلندا قبال

انسانی تاریخ میں ایک وقت ایسا بھی تھا جب انسانی تھی (سائل) پر صرف روح کا خیال عالب تھا۔ نہ ہی اوگوں کا بینین تھا کہ روح انسانی بدن سے قطعی مختلف اور اُس کی پیدائش سے قبلی بیدا ہونے والی کوئی شے ہے۔ اُن اوگوں کا مانا تھا کہ روح ایک ایسا ہولہ ہے جو کی بھی نہیں تھی کہ دوران کی خاص مرسلے پر اُس کے نمویاتے بدن میں خداو تدکی طرف سے شال کردیا جا تا ہے اور پھر بیدوح آس بدن میں اُس وقت تک بیرا کرتی ہے جب تک موت مالی کردیا جا تا ہے اور پھر بیدوح آس بدن میں اُس وقت تک بیرا کرتی ہے جب تک موت اُس جم کو ختم کرنے کا سبب نہ بن جائے۔ موت کے لھے بیروح جم سے پرواز کرکے عالم ارواح میں کہیں بس جاتی ہے اور پھر روز قیامت جم کے ٹرے یا اچھے اعمال کے نتیج میں ارواح میں کہیں جس جائی ہے اور پھر روز قیامت جم کے ٹرے یا اچھے اعمال کے نتیج میں جنت یا دوز خ کے بیروہ ہو جاتی ہے۔ بیخصوص خبری نظر پیلو اِس انسانی تاریخ میں یہود ہوں، عیسائیوں اور مسلمانوں میں شامل تھا اور اس بھی معروف ہے۔

انسانی تاریخ میں دوسرارو حانی عقیدہ بھی موجود رہا ہے۔ اس عقیدے کے بائے والے لوگوں کا یقین تھا کہ انسانی روح بدن ہے خلف ایک الی شے ہے جو انسان کے ٹیک یا بد اعمال کے لحاظ ہے جنم درنم اپنے جسم کا چوفہ بدلتی رہتی ہے جی کہ کی آخری جنم میں پاک ہوکر نرواند mirvana کا مقام حاصل کر لے۔ زوان وہ مقام اعلیٰ ہے جہاں اس اوا کون کے بعد روح بالآخر اپنے بدا کرنے والے خداو تد یا بھوان کی پاکیزہ روح میں شامل ہو کرکتی حاصل کر سے بالا خراجے بدا کرنے والے خداو تد یا بھوان کی پاکیزہ روح میں شامل ہو کرکتی حاصل کر استی ہے اور جنم کی سزا سے کال جاتی ہے۔ پیخسوس نظریہ ہندوؤں اور جدھ تد ہب پرایمان کے ایمان کا صدے۔

ان قدیمی اور روحانی نظریات میں پنہاں انسانی زندگی کی وائی موجودگی کی شدیدترین خواہش ،امید اور خواب کے سوا کچھٹیں ۔انسانی بدن جوایک محددد دورانید کا حال ہے ایک لامحدود روح کوخود میں شامل کرکے لامحدود خداو تد کے تصورے بڑ کروا گی حیات کا طلب گار مونا جا ہتا ہے اورائیان کے ان تصورات سے ہندھار ہنا جا ہتا ہے۔

جہاں بڑاروں سال پرانے بان مخصوص خربی نظریات نے انسانی ذہان پراپنے اثرات مرتب کے وی کچرمد یوں قبل ایک فی سائنی فکر نے بھی انسانی ذہان کو متاثر کیا۔ اس فکر کا تعلق سائنی بیکور ملم وا آگی ہے تھا۔ اس فکر ہے متعلق کو گوں کے خیال بیس انسانی نفس (سائلی) انسانی ذہان کا دوسرانام ہے۔ ذہان یا انسانی نفس (سائلی) انسانی جم کا بی ایک حصہ ہج و اس کے بغیر اپنی کوئی شاخت یا وجود نہیں رکھتا۔ وہا فی عوال کے متائج بی کا سب بنی ہوا ہونے والی مضوص سائلی یا ذہان انسانی خصیت کے بغیر سنور نے اور اس کی فکروات کی کا سب بنی ہوا دو الی انسانی جم کو ایک شخصیت میں ڈھال ویتی ہے۔ اس نفسیاتی سیکورات کی کی بنیاد ماہر حیاتیات بی رائز ڈارون ، بابائے علم نفسیات سیکنڈ فرائڈ ، عالم صاشیات کارل مارس اور وجود ہے کے فلسی وال پال سارتر جیے عظیم مشکرول کی اعلیٰ ترین فوروفکر کاملی نتیجہ ہے۔ اس نفسیاتی سیکور تھی کی دجرے سائلی کو انسانی ذہان کا نام دیا جا تا ہے۔ اس نظریہ حیات کو مانے والے لوگ میات بعد الموت کی بجائے انسانی جسم اور اُس کے وہائے کی موجود کی کو بیت کو مانے والے لوگ دیات کو مانے والے لوگ کے بیات کو مانے والے لوگ کی موجود کی کو بیت کو بیات کو مانے والے لوگ کے بیتر زعدگی کی موجود کی کو بیت کی موجود کی کو بیت کے نیال جسی خوش شکل شے کاروپ دیتا ہو تیا ہے۔ بہتر زعدگی کی موجود کی کو بیت کے خیال جسی خوش شکل شے کاروپ دیتا ہے۔ ایک انسانوں کو ایک برکہ میں کی کاروپ دیتا ہے۔ ایک برکہ میان کی کی کو برت کے خیال جسی خوش شکل شے کاروپ دیتا ہے۔ ایک کی کو برت کے خیال جسی خوش شکل شے کاروپ دیتا ہے۔ ایک کی کو برت کے خیال جسی خوش شکل شے کاروپ دیتا ہے۔ ایک کی کو برت کے خیال جسی خوش شکل شک کاروپ دیتا ہے۔

اس نفسیاتی سیکور آئی کے حصول کے لیے ایک حیاتیاتی ، نفسیاتی اور معاشرتی باؤل Bio-psycho-social بنایا می جس کی بنیادوں اور بنے سنور نے میں علم نفسیات، موثالوجی اور زمنگ جیسے سائنسی علوم نے بھر پورا عماز میں اپنا کرواراوا کیا۔ اس باڈل کے فاظ سے انسانی نفسیات کا مطاحہ بالآ فرمختف امراض کی دریافت اور اُن کے علاج کی فشل شرکامیانی کے ساتھ مظاہر ہوا۔ مثل شاہر وفر بنیا Schizophrenia اور جنگ ڈیپر یے وائنس میں کامیانی کے ساتھ مظاہر ہوا۔ مثل شاہر وفر بینوں میں تین طرح کے موال اہم ہیں۔

- 1- حیاتیاتی موال Biological factors جن شن موروثی موال شامل بین جو بجول کے ذہن کومتا ترکرتے ہیں۔
- 2- نفسیاتی عوالی Psychological factors نفسیاتی طور پرغیر صحتند فائدانوں میں یہے والے بچوں کی نشوونما میں شامل تلخ تجربات اور نفسیاتی دھچھے مستقبل میں ابنار مل مخصیت کا سبب بنتے ہیں۔
- 3- ساجی موال social factors بجرت کرکے ٹی بستیوں میں آکررہنے والے لوگ بھی بھی بھی کھارٹی تہذیب میں محت منداندا نداز میں اپنے میں مشکلات کے سبب وہنی دشوار یوں کا شکار ہوجاتے ہیں اورا کھر و بیشتر وہنی امراض کا شکار ہوجاتے ہیں ۔ سیکور نفسیاتی اور معاشرتی وجوہات کوجانچنے کی کوشش نفسیاتی ماہرین ان عناصر کی حیاتیاتی بنفسیاتی اور معاشرتی وجوہات کوجانچنے کی کوشش کرتے ہیں۔

حیاتیاتی عوال کادوریے نفسیاتی عوال کاانفرادی تھیر پی سے اور ساجی عوال کافیمیلی اور گردپ تھیر ہی سے علاج کرتے ہیں۔اس ماڈل کے تحت ہونے والے طریقہ علاج سے نفسیاتی امراض کا علاج انتہائی کامیاب نتائج کا سبب بناہے۔

میری مشاہدے میں یہ آیا ہے کہ بہت سے طبیب اہر من نفیات اور تھے رہا ہی فہ بی اور سیار آفر کوم یف کے علاج کے لیے اہم تصور میں کرتے اور عوا مریض کی طرف سے ان موضوعات پر سوالات کا جواب دیتا پہند نہیں فرماتے جبہ میرا تجرب اس سے مخلف ہے۔ میرے مریض جب بھی بھی میرے فہ بی ، دوحانی یا سیکار قلر کو جانے کی کوش کرتے ہیں تو میرا اظہار عوا سیدھا اور سلیس لفتوں میں ہوں ہوتا ہے کہ میں ایک سیکولر ہومنست ہیں تو میرا اظہار عوا سیدھا اور سلیس لفتوں میں ہوں ہوتا ہے کہ میں ایک سیکولر ہومنست موف دل سے عزت کرتا ہے بلکہ ان کی ذات کی آگی اور جائی کو جانے میں ان کی مدمی کرتا ہے میرا ایمان ہے جرانا میان کی مدمی کرتا ہے میرا افتان کی دونا میں جائے ہیں انسان کہتے ہیں اور آئے ہیں ہوتا ہی میں جس قدرونیا ہوگی آگھیں آئیں دیکھتی ہیں۔ میرے بہت سے مریض فہ بی گرم میں یا ہی عزت واحر ام کارشتہ بیشتہ قائم ودائم رہتا ہے۔ میرا فقط کے حال ہوتے ہیں گرم میں یا ہی عزت واحر ام کارشتہ بیشتہ قائم ودائم رہتا ہے۔ میرا فقط نظر عوا آن پر جلد ہی واضح ہوجاتا ہے کہ میری آن کی ذعری میں موجودگی اُن کے فہ بی نظر عوا اُن پر جلد ہی واضح ہوجاتا ہے کہ میری آن کی ذعری میں موجودگی اُن کے فہ بی نظر عوا اُن پر جلد ہی واضح ہوجاتا ہے کہ میری آن کی ذعری میں موجودگی اُن کے فہ بی

نظریات یا فلاس پر بحث ومباحث یا تبدیلی نبیس بلک نفسیاتی و معاشرتی علائے کے ذریعے اُن کی بہتر اور صحت منداندز عدی کے امکانات کا حصول ہے۔ جہاں کچھ غیر غربی یا دہر ہے اہرین نفسیات اپنے مریضوں کی چرچ میں عبادت کو غیر ضروری تصور کرتے ہیں وہاں میرار بحان اُن ک غربی و روحانی مصروفیت کو ایک نفسیاتی سکون کا سبب جان کر اُس کے فق میں ہوتا ہے ماسوائے اُس صورت جب چرچ یا غربی مقامات پر پائے جانے والے اُن کے دوست ورشتہ دارجد یدنفسیاتی طریقہ علاج کے لیے مسائل پیدانہ کریں۔

بھے یاد ہے ایک بار پاکتان میں تھے میری آئی شاید وفرینا کے مرض کا شکارہوگئی تھی۔
انہیں اہرنفیات کودکھایا کیا تھا جس نے آنہیں Modecate کے آبکشن اور سائٹو تھرائی کا مشورہ دیا تھا۔ میرے ذہبی الکل نے بھے ہے ایک روحانی عالی ہے علاج کے حوالے ہے بات کی تھی جن کے دوحانی عالی ہے علاج کے حوالے ہے بات کی تھی جن کے دوحانی عالم ہے خرور مشورہ لیس کھر Modecate کے آبکشن اور سائٹو تھرائی کی صورت بھی ترک نہ کریں۔ ایک دلچیپ صورت اُس وقت سائٹے آئی جب اچا کم کسی صورت بھی ترک نہ کریں۔ ایک دلچیپ صورت اُس وقت سائٹے آئی جب اچا کم کسی صورت اُس وقت سائٹے آئی جب اچا کم کسی صورت بھی ترک نہ کریں۔ ایک دلچیپ صورت اُس وقت سائٹے آئی جب اچا کہ کسی صورت اُس وقت سائٹے آئی جب اچا کم کسی انگری ہوگئی جس جی کہ اس دوران وہ با تا عدگی ہے اپنے روحانی عالم کے پاس ملائ کرائی رہی مورس جی کہ دائی رہی ہوئی جس جی کرائی ہے سازہ خاتان پریشان کری جسی ہوگیا بھر بالاً خرائکل کی درخواست پریش نے کینیڈا سے محال کی استعمال کے احداث کی طبیعت کی خرائی ہے سازہ کی گئی۔ اس تج ہے بعد میری آئی کی طبیعت بہتر ہوتی چلی گئی۔ اس تج ہے بعد میری آئی کی طبیعت بہتر ہوتی چلی گئی۔ اس تج ہے بعد میری آئی کی طبیعت بہتر ہوتی چلی گئی۔ اس تج ہے بعد میری آئی کی طبیعت بہتر ہوتی چلی گئی۔ اس تج ہے بعد میری آئی کی طبیعت کی خرائی سے علاج کی کیک کی طرح۔

آج اگرہم دنیا پرایک عموی نظر ڈالیس تو ہمیں تین گروہ۔۔۔ ذہبی مروحانی اور سیکولرافکار رکنے والے۔۔۔ چاروں اطراف نظر آتے ہیں۔ ذہبی لوگ روح اور روز قیامت پرالیان لائے ہوئے ہیں۔روحانی لوگوں کا ایمان اوا گون اور جنم درجنم ہورح کے تعلق پر ہے اور تیسرا گروہ اُن سیکولرلوگوں کا ہے جوروح کو ماننے کے بجائے اسے انسانی گلر بھس (سامی) یا ذہن کا نام دیتے ہیں جوجم یا بدن کی موت پرختم ہوجاتا ہے۔ اُن کا ایمان کی حیات بعد \_\_\_\_\_ انسانی شعور کا ارتمًا \_\_\_\_\_

الموت،روز قیامت،اوا گون اورجنم درجنم جیے تصورات پرئیں ہے۔ایک سیکولہ یومنسٹ کے طور پر میر اتعلق ای تیرے کر وہ سے ہم جھے بقیدو گروپ کے افراد کی نفیاتی مدد میں کمی کوئی قباحت محسوس نہیں ہوئی۔ایک ماہر نفیات اور طبیب کے طور پر میری ذمدداری اُن کے نفیاتی مسائل کا حل اور ایک صحت مند، پرسکون اور پر لطف زعدگی کی دریافت ہے۔ میں ایک ماہر نفیات ہوں نہ کہ ذاہی چیوا جس کا تعلق انسانی ذہن کے علائے سے ہنہ کردوس کے خیالی تصور کی دکھ جمال ہے۔

# 'روحانی تجربات'...سائنس اورنفسیات کے آئینوں میں

غالدسهيل

جیوی صدی میں سائنس اور نفسیات نے اتنی ترقی کی کدبہت سے سائنسدانوں اور ماہرین نفسیات نے انسانوں کے ان تجربات کا مطالعہ اور تجزید کرنا شروع کیا جو روحانی تجربات كنام سے جانے جاتے ہيں۔الى محقيق نے جميں بتايا ہے روحانى تجرب صرف ندہی لوگوں کو بی نہیں ہوتے وہ کسی انسان کو بھی ہو سکتے ہیں۔ ماہر نفسیات اہرا ہم میسلونے اسية تجربول كى بنياد يرجمين بتايا كرروحانيت انسانيت كاحصه باس كاخدااور فرجب سے كوئى تعلق نیس میسلو کا خیال تھا کہ زعر کی فدیمی اور غیر ندیمی خانوں میں تعلیم درست نہیں۔وہ لکھتے ہیں روحانیت انسانیت کا حصہ ہے۔اے ہم سائنس اورنفسیات کے حوالے سے مجھ سکتے میں۔اس کاروائی ندہب سے کوئی تعلق نیس سیسلو کا خیال تھا کہ جرمرداور عورت کووہ تجرب ہو سكتے ہيں جوروحاني كہلاتے ہيں۔اى لئے اس نے ان تجربات كونيانام ديا اوروہ تجرب معراجي تج بے peak experiences کہلائے۔جو کی شاعز اویب موسیقار سائنسدان اور عام انسان کو ہوسکتے ہیں۔ایے تجربے بھی شعر کہتے ہوئے مجمی بچوں سے کھیلتے ہوئے اور مجمی غروب آفاب كامطرد يميت موئ وقوع بزير موسكة بي ميسلون إلى كاب من ان معراجی تجربوں کی جالیس خصوصیات بتائی ہیں۔ بس بہال صرف دوکاذ کر کروں گا۔(Ref1) وہ لکھتے ہیں ایسے تجربے کے دوران انسان کو بیمسوں ہوتا ہے کہ وہ ساری کا نات کے ساتھول میا ہے۔ ذات اور کا تُنات کا فاصلہ عم موجاتا ہے جیے کوئی قطرہ سمندر میں ل جائے۔ ال تجرب على حرت كالميلونمايال موتاب ورانسان كومكسر المراكر الى كاحساس موتاب-ایے جرب انسان کے کردار اور شخصیت کو بھی متاثر کرتے ہیں۔میسلو لکھتے ہیں ایسے

تجربوں سے انسان کے دل میں ہمرردی اخوت اور محبت کے جذبات انجرتے ہیں اور وہ ایک بہتر انسان بنمآ ہے۔ وہ اینے آپ کوخوش قسمت بھی محسوس کرتا ہے (Ref 1)

میسلو کا بہنمی خیال کے کہ ایسے معراجی تجربوں کو حاصل کرنے کے لئے انسانوں کو اپنے خاندانوں کوچپوڑ کرجنگوں میں جانے کی کوئی ضرورت نہیں۔ یہ تجربے کہیں بھی وقوع یزیر ہو سکتے ہیں۔

بی تصور کہ ساری کا نکات مقدی ہے نیا تصور نہیں ہے۔ سرخ فام اوگوں Native

ہیں المطابعہ میں بیقسور بہت عرصے ہے موجود ہے۔ جب ہم ان کا ادب پڑھتے

ہیں آواں شرا کھیا ہے ہیں کہ وہوں کا فائز شن اور سمندرسب کومقدی بچھتے ہیں۔ (Ref 2)

موہاک قبلے کے بیٹر بین کلاؤڈ۔ Peter Blue Cloud۔ کھتے ہیں ' پہاڑوں اور
زمینوں کا ہرذرہ مقدی ہے۔ زونی Zuni کہتے ہیں زیمن کا ہرکھوا کر ہے کی طرح مقدی ہے '

چیف عطل Chief Seattle کا بھی کہنا تھا کہا کا کا تا کا ہر ذرہ ہمارے لئے مقدی ہے۔ جب ہم روحانی تجربات کا سائنس اور نفیات کے آئیے جس مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ ان کا انسانی دماغ ہے گہر انعلق ہے۔ انسانی دماغ کے دوجے ہیں۔ وایاں اور بایاں۔ با کی جے کا تعلق فتون لطیفہ اور دوحانیت ہے ہے۔ کہدوا کی جے کا تعلق فتون لطیفہ اور دوحانیت ہے ہے۔ کہدوا کی جے کہدوا کی جے کہتے ہیں اور پھر وہا کی دماغ میں دماغ جس دقو گی فی رہوتے ہیں اور پھر وہا کس دماغ میں دماغ میں داخ جس داکھ کے کہتے ہیں اور پھر بایاں دماغ انہیں الفاظ میں ڈھالیا ہے۔ ماہرین کا خیال ہے کہ جب دا کی دماغ ہیں دماغ ہیں دماغ ہیں تو اے بیں گلگا ہے کہ وہ باہرے آئے ہیں۔ وہ انہیں اپنانے سے انکار کر دیتا ہے۔ اگر وہ فض ایک غیابی معاشرے اور خاندان کا فرو میں۔ جاتو وہ بھتا ہے کہ وہ تجربات خدا اور فرشتوں سے آئے ہیں۔

ماہر میں نفسیات نے جب دائیں دماغ کے مرکی epilepsy کے مرابط الد کیا تو انہیں اندازہ ہوا کہ ایسے لوگوں کو بھی وہ تجربات ہوئے ہیں جو روحانی کہلاتے ہیں چاہے وہ مریض نظریاتی طور مرد ہر ہے تھے۔

ای طرح جب محققین نے محقق میں حصد لینے والے صحت د volunteers افراد کو لیماڑی میں رکھااوران کے داکمی د ماغ کے فیورل لو بر temporal lobes کو کھر کیک دی

(stimulus) تو انہیں بھی وہ تجربہ وے جوسونیا ندادب میں روحانی تجرب کہلاتے ہیں۔
الکی تحقیق نے ہمیں بتایا ہے کہ وہ تجربہ جورواتی اوب میں روحانی کہلاتے ہیں ان کا تعلق
انسانی د ماخ کے وائیں جھے کے ٹیپورل اوب Right temporal Lobe ہے۔
جو تکہ بایاں د ماخ انہیں قبول کرنے ہے انکار کرتا ہے اس لئے وہ فیب ہے آتے محسوس کرتا
ہے۔ عالب نے اس لئے تکھا تھا

۔ آتے ہیں غیب سے یہ مضایمی خیال میں عالب مربر خامہ نوائے سروش ہے

آج کے سائمندان اور ماہر میں نفسیات کہدیکتے ہیں کہ وہ تجربات جورو حانی کہلاتے ہیں ان کاتعلق خدااور فرشتوں سے نہیں انسان کے اپنے لاشعور سے ہے۔

ڈاکٹرمابرٹ بکمین نے اپنی کتاب CAN WE BE GOOD WITHOUT میں بیسویں صدی کی سائنسی تحقیق کا تفصیلی تعارف اور روحانی تجریوں کا طبی اور نفسیاتی تجزید چیش کیا ہے۔

اس جھیں کی ابتدامرگی کے مریفوں ہے ہوئی کیونکہ ان مریفوں کا طبی علاج مقسود تھا۔
پہلا قدم بیتھا کہ دہائے کے خلف صول کو بکل کے جھکے لگائے جائیں تاکہ پید چل سے کہ دہائے
کے کس جھے کا جم کے کس جھ ہے تعلق ہے۔ دہائے کے ایک جھے کو جھٹا لگا تو ہاز وہ ہی جھکے گئے شروع ہو گئے۔ دوسرے جھے سے پاؤں تیسرے جھے سے چیرہ اور آ تکھیں کین جب دہائے کے دائیں جھے کے فہورل لوب کو جھٹا لگا تو مریض کے جم کے کسی حصے کو جھٹا نگا تھ کہ اس نے ایسے احساسات کا ذکر کیا جن کا ذکر صوفیا اور درویشوں کے دوسانی تجربیات دوسانی تجربیا سے اس تجرب سے محققین کو اندازہ ہوا کہ روسانی تجربات کا دائیں فہورل لوب سے تعلق ہے۔

Dr Hughlings Jackson نے اپنے تھیں میں تکھا کہ بعض طرح کی مرکی کے مریات جرید ہوتے ہیں جوروحانی تجرب کہلاتے ہیں۔ اور ان تجربوں کے لئے مرین کا ذہبی ہونا کوئی شرطیس۔

Dr. Wilder Penfield جوا يك كنيذين سرجن بين في كلما "جب وا كين فيورل

لوب و بکل کے جفکے تکتے ہیں آواس مخف کو داخلی سکون اور کسی اور ذات کے وجود کا حساس ہوتا ہے۔

MA Persinger نے وہ تجر بے صحتند انسانوں پر بھی کئے اور جب ان کے داکمین میں مورل لوب کو جفکے لگائے تو انہوں نے بھی روحانی تجر بول کا اور خدا سے ہملکا م ہونے کا ذکر کیا۔ بعض کو خدا اور فرشتوں کی موجودگی کا حساس ہوا۔

رابرٹ بکمین لکھتے ہیں' انسان کے ذہن اور دماغ کی تحقیق نے بدی ابت کیا ہے کہ اگر وائی شہورل نوب کو بکل کا جمٹکا لگایا جائے تو اسے خدا کی موجودگی کا احساس ہوسکتا ہے اور وو فرشتوں سے جمکلام ہوسکتا ہے۔اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ کہ خدا کا تصور اور تجربدانسان کے اینے ذہن کی اختر اع ہے'(Ref 3)

ال مضمون ك آخر من من صرف اتنا كهدسكنا مول كدايك نفسياتى معالج اورانسان دوست د بريه بون ك و ايك نفسياتى معالج اورانسان دوست د بريه بون ك ناطع من بير بحتنا بول كدوه تجريات جوروا بي اوب من روحانى تجريات كمانسان كوبعى تجريات كمانسان كوبعى معالم انساني الشعور سے بے۔ايسے تجريات كسى انسان كوبعى موسكة بين اوران ك لئے كسى خدا يا خرب برايمان الا نا ضروري نيس ہے۔وہ معارى انسانيت موسكة بين اوران كے لئے كسى خدا يا خرب برايمان الا نا ضروري نيس ہے۔وہ معارى انسانيت

اور شخصیت کا حصد ہیں کیونکہ ہرانسان کے دماغ میں دایاں چمورل لوب موجود ہے اور ہرانسان کی شخصیت کا ایک پہلو درویشانہ ہے۔

#### REFERENCES

- Maslow Abraham...Religions, Values, Peak experiences
   Penguin Books England 1970
- 2. Cassidy James Editor...Through Indian Eyes
  The Untold Story of Native Peoples

Readers Didest Association Canada 1996

- 3. Buckman Robert...CAN WE BE GOOD WITHOUT GOD
- Prometheus Books Toronto Canada 2002
- Jaynes Julian...The Origin of Consciousness in the Breakdown of the Bicameral MInd...Marimer Books New York USA 2000

## جديدانسان كاروحاني مسئله

تحرمية: كارل ينك مرّجمه: ڈاکٹر خالد سہيل

جب ہم جدیدانسان کے روحانی سکنے کے بارے بیں بنجیدگی ہے سوچنے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ ہم اس موضوع کو منح تناظر بیں نہیں دیکھ سکتے ، کیونکہ ہم خوداس عہد کا حصہ ہیں،جس کے بارے بیں ہم اظہار خیال کرنا جا ہے ہیں۔

انسانی تاریخ میں جدیدانسان کو پیدا ہوئے زیادہ عرصیمیں گزرااور چونکہ اس کے مسکے کا ملے ہیں ہوئیدہ ہے ، اس لئے ہم اس مسکے کے بارے میں معروض اعداز میں حالیہ خیال نہیں کر بختے ۔ اس مسلے میں ایک اہم ہات یہ ہی ہے کہ چونکہ اس مسکے کا تعلق پوری انسانیت ہے ہوادراس کے بیشار پہلو ہیں ، اس لئے ایک انسان کے لئے ان تمام پہلوؤں انسانیت ہے ۔ میرا خیال ہے کہ ہمیں اس راستے پر بہت محاط اعداز ہے چانا ہوگا ، کا احاط کرنا نامکن ہے۔ میرا خیال ہے کہ ہمیں اس راستے پر بہت محاط اعداز ہے چانا ہوگا ، کیونکہ ہم ہے پہلے بعض او کوں نے جب اس موضوع پر قلم اُٹھایا تو اُنہوں نے اپنے الفاظ ہے کہ میں اور آسان کے قلا بے طاد ہے ، جس کی وجہ ہے ہمیں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد میں ملی ۔ زمین اور آسان کے قلا بے طاد ہے ، جس کی وجہ ہے ہمیں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں کی وجہ ہے ہمیں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں گیا وہ بھیں اس مسئے کو بچھنے میں کوئی مرد ہیں میں اس مسئے کو بھی می کوئی مرد ہیں کی وجہ ہے ہمیں اس مسئے کو بھی میں کوئی مرد ہیں گی

ال موضوع كے حوالے سے مرا بہلامثابدہ بيہ كددہ انسان جے ہم جديد كہتے ہيں، دہ عام انسان سے بہت مختف ہے۔ اس كی مثال ایک ایسے انسان كی ہے جو ایک ایک بہاڑى بركمڑا ہو جہاں اس كے آئے انسانيت كامتعقبل اور اس كے بنچے انسانيت كاماضى دھند ہيں لپٹا ہوا ہوں۔ جديدانسان كو جو چيز عام انسان سے ميز كرتى ہوں اس كی اپنے حال (Present) سے محمل واقعیت ہدا ہو جی ہے كدوہ سے محمل واقعیت ہدا ہو جی ہے كدوہ انسانى محمد ہوں آئی مجرائی اوردسعت ہدا ہو جی ہے كدوہ انسانى ارتقاء كی آخرى سیرحى پر كھڑ انظر آتا ہے۔ كى انسانى كے جديد ہوئے كے لئے ضرورى ہے كدوہ حال كی واقعیت كے ساتھ ساتھ اس كے مسائل كاشھور بھى ركھتا ہو۔ آگرايساند ہوتو اس

دور کاہرانسان ایے آپ کوجد يركبلا ئے۔

جدیدانسان کا مسلہ ہے کہ جول جول وہ الشعور کو پیچے چھوڈ کرشعور کو گلے لگاتا ہے وہ
اپنے گردہ اورا پی براوری سے کتا چلاجاتا ہے اور تبائی اُسے اپنی آغوش میں لے لیتی ہے۔
شعور کے حصول کے اس سفر ہیں وہ اپنے حیوائی اور تبائی لاشعور کو پیچے چھوڑ آتا ہے۔ اس کا
ہرقدم اسے ماضی کے ابتما گی لاشعور کی کو کھ ہے، جس میں عام انسان اپنی ساری زعر گیال
گزاردیتے ہیں، جدا کرتا ہے۔ مبذب قو موں میں آئ بھی عوام کی اکثریت نفسیاتی حوالے
سے ماضی کے پھر دھات کے زمانے میں زعر گی گزارتی ہے اور شعور کی نبست الشعور کے زیادہ
قریب ہوتی ہے۔ ہرقوم میں وہ لوگ اقلیت میں ہوتے ہیں جن کا شعور بیدار ہواوروہ موام کی
روا جی سوج سے آگے لکل مجھے ہوں۔ مرف جدید انسان ہی وہ لوگ ہیں جو پوری طرح حال
میں زندہ رہے ہیں۔ وہ اپنے ابتما گی ماضی سے متاثر نہیں ہوتے ۔ انہیں اپنے ماضی میں صرف
میں زندہ رہے ہیں۔ وہ اپنے ابتما گی ماضی سے متاثر نہیں ہوتے ۔ انہیں اپنے ماضی میں صرف
میں بید ہوئی ہے۔ ایسے انسان اپنی تاریخی روایات کو بہت پیچیے چھوڑ آتے
ہیں۔ بعض دفعہ یوں محسوں ہوتا ہے، جسے دو کا نکات کے آخری کنارے پر کھڑے ہوں اور ان
سے ایسے دفعہ یوں میں ہوتا ہے، جسے دو کا نکات کے آخری کنارے پر کھڑے ہوں اور ان

اگرچہ میرابیہ موقف بظاہر بہت عمین لگنا ہے لیکن اس کا تعلق انسانی شعور کے ارتفا ہے۔ ہے۔ ہمارے عہد میں بہت ہے بے شعورلوگ ایسے ہیں جنہیں جدید ہونے کا دعویٰ ہے۔ جو شخص اپنے آپ کوجد بدانسان کہلا ناپسند کرے اورا کساری سے کام ندلے ہمیں اے شک کی نگاہ سے دیکھناچا ہے۔ بیردوایت کوئی ٹی ٹیس ہے۔ بلکہ ستر اطاور سے کے دور سے چلی آری ہے۔

ہمارے دور میں کی انسان کا جدید ہونا جوئے شیرلانے ہے کم نہیں ،اس کے لیے نجانے

اللہ میں انسان کا جدید ہونا جوئے شیرلانے ہے کم نہیں ،اس کے لیے نجانے

اللہ میں انسان دی پڑتی ہیں۔ اعلی در ہے کا شعور ، انسان کو ایک خاص تم کے احساس کنا ہیں

جنلا کردیتا ہے۔ اس لئے صرف وی مختص اس شعور کا بارا شاسکتا ہے ، جو ماضی کے بھاری ہوجھ

کو چیچے چیوڑ آیا ہو۔ انسانی شعور کی اگلی منزل کو صرف وی مختص کلے لگا سکتا ہے جو پیچلی تمام

منازل کوعیور کر آیا ہو۔

اس دور میں بہت سے لوگ ایسے ہیں جوجدید ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں لیکن میری نگاہ میں وہ جدید ہونے کا ڈھونگ رچارہے ہیں۔وہ انسان جو حقیقی معنوں میں جدید ہووہ اس کا دوی کہیں کرتا بلکہ بخر داکسارے اپنے آپ کوروا جی کہتا ہے، اُس کا بیردویہ بعض دفعہ اس وجہ ہے۔ اوتا ہے کہ دونیس چاہتا کہ اوگ اُسے دیگر دعویہ اروں کی طرح خورد ہی کا شکار سمجیس۔
اپنے حال سے پوری طرح آگاہ ہونا اوراس کوشعور رکھنا ایک تکلیف دو ممل ہے۔ اس لئے اس سلسلے میں خود فریس میں جتال ہونا جیداز قیاس نہیں۔ اس راستے میں بعض دفعہ بہت سے خواہوں کے جیش کل چکنا چور ہوجاتے ہیں۔ مسیحی اُنیا میں جن اوگوں نے اپنے تصور میں دو ہزار سال سے میں موجود کا انتظار کیا تھا، حقیق اُنیا میں بالآخر انہیں دوسری جنگ عظیم کا سامنا کرنا پڑا اور ان کے جنت کے اربانوں نے جہنم کاروپ اختیار کرلیا۔ ان حالات کود کھی کر ہمیں غرور اور تکمر کی بیائے بخر واکھیاری اختیار کرنیا۔ ان حالات کود کھی کر ہمیں غرور اور تکمر کی بجائے بخر واکھیاری اختیار کرنیا۔ ان حالات کود کھی کر ہمیں غرور اور تکمر کی بجائے بخر واکھیاری اختیار کرنی جائے۔

اگر چہ ہے بات درست ہے کہ آئ کا جدیدانسان ہزاروں سالوں کے ارتھا کا تقطیع وق ہے لیکن کل کا انسان اس ہے بھی آئے لکل جائے گا۔ آئ کا جدیدانسان جہاں انسانیت کے باعد ہے فخر ہے، وہیں وہ باعث ندامت بھی ہے اوروہ اس کا پوراشعور رکھتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ جہاں انسان نے سائنس اور نکنالوجی میں کمال حاصل کرلیا، وہیں وہ اس علم اور تجر ہے کو انسانوں کی فلاح و بہیود کی بجائے تباہی کے لئے استعمال کررہا ہے۔ آئ کے دور میں نہائے انسانوں کی فلاح و بہیود کی بجائے تباہی کے لئے استعمال کررہا ہے۔ آئ کے دور میں نہائے کہ سے کہ کو تیس کی قلاح و بہیود کی بجائے تباہی کے در میں جنگ کی تیاری "کے اصول پر عمل کرتی ہیں۔ میں جو اس اور عیسائی وُنیا کی حقیقتوں نے عالمی برادری، جمہوریت اور معاشرتی عدل وافعاف کے خوابوں کو پاش پاش کردیا ہے۔

ابھی ہم پہلی جگہ عظیم کے اثرات سے پوری طرح آزاد نہیں ہوئے کہ ہمیں ایک اورتار یک طوفان کے بادل ابھی نے نظرآ رہے ہیں۔ (بیمضمون 1928ء میں لکھا گیا تھا۔)
اورتار یک طوفان کے بادل ابھی نظرآ رہے ہیں۔ (بیمضمون 1928ء میں لکھا گیا تھا۔)
اگر چہ بہت سے اصحاب اختیار نے جنگ کے فاتے کا اعلان کیا ہے لیکن موام کوان حاکموں کی نیت پر شک ہے۔ اس عہد کے جدید انسان نے بہت سے نفسیاتی و چھکے برداشت کیے ہیں، جن کی وجہ سے دو شکوک و و شہبات کی محمری کھائیوں میں زندہ ہے۔

میری اب تک کی تفکویس آپ کومیرے چینے کی جملک نظر آئی ہوگی۔ایک طعبب کے لئے بیار یوں اور مسائل پر توجہ مرکوزند کرنا بہت مشکل ہے لیکن میں میں چینے طعبیب کی نشانی ہے کہ جہال بیاری نہ ہو وہاں وہ صحت کا اعلان کرے۔اس کئے میں میں تینجیس نہیں کرنا جا ہتا ہے

مغرب كاسفيد فإم انسان يمارب ياوه ايناجسماني اورد يني تؤازن كلونے والاب۔ جب کوئی مخص، انسانی یا نقافتی مسائل کے بارے بی این خیالات کا اظہار کرتا ہے تو اس کا بنا نقطه نظر بھی واضح ہوجا تا ہے۔ بعض وفعدا نسان کے اپنے مسائل ، اسے کسی موضوع پر معروضی اعداز میں اظہار خیال کرنے میں مانع ہوتے ہیں ،اس لئے ہمیں کسی کی رائے کو تبول کرنے سے میلے مخاط انداز افتیار کرنا جاہے۔ میرا جدید انسان کے مسائل کے بارے میں موقف ناصرف مير سااين تجربات بربلكه ان سيتكثرون تعليم بافتة لوكون كتجربات بربهي من ب جنبوں نے صحت اور بیاری کی حالت میں مجھے اپنی ذات کے پنبال نا نون میں جھا تکنے کا موقع دیا۔اس طرح میں نے ان کی داخلی اور خارجی زند میوں کو قریب ہے دیکھا اوران سے ن مج اخذ کے ۔انسان کی وہنی اورجذباتی ضروریات بہت پرانی بیں لیکن ماضی قریب میں انسانوں نے ان کا سجید کی ہے مطالعہ کیا ہاورائے مشاہدات اور تجر بات کوعلم نفسیات کا نام ویا ہے۔اس علم کے ارتقاء میں طب کے ماہرین نے اہم کردارادا کیا ہے۔ قدہب کے ماہرین انانی نفسات کوصرف ایمان اورروحانی اقدار کے دائرے کے اندری و کم سے تھے۔ جب تك انسان جانوروں كى طرح اجماعى اور قبائلى زىدگى گز ارتا تھا، أس كى نفسيات گروى نفسيات تھی۔لیکن جوں جوں اس کی انفرادی زندگی اہم ہوتی گئی ادراس کی انفرادی شناخت کا اظہار ہونے لگاتو تفسیات کے علم کی عمارت ایمان کی بجائے ، فلیفے اور انسانی تجربے پراستوار ہونے کی۔ بیقدم اجمائی نفسیات کے لئے ایک نیاسانحہ تھا۔ جوں جوں انسان نے انفرادی سطح پر آزاد نداورخود مخاراندز عمر كزارني جاعى توند صرف اس كااسيخ قبيلے كے ساتھ تفناد الجرا بكدوه وافلی تضادکا ہمی شکارہو کیا۔فرائڈ نے انسان کے ان بی نفسیاتی تضادات کو اپنی تحقیق کا موضوع بنایا۔اُس نے واضح کیا کہ بظاہر مبذب انسان در پردہ بہت سے باخیانداور پاکل پن كرر جانات سنبردآ زماموتار بهام-

انمان کی داشتوری زیرگی کوئی نی حقیقت نہیں ہے۔ لیمن انسانی تاریخ میں پہلاموقع ہے کہم نے انسان کی داشتوری زیرگی کو مائنسی تقطائہ انسان کی داشتوری زیرگی کو مائنسی تقطائہ انظر سے بچھنے کی کوشش کی ہے اور تفسیات کے علم کو مائنس کا حصد بتایا ہے۔ ماضی کے انسان اپنی زیرگی کی کئی جہتوں کونظر انداز کرتے آئے ہیں ہم نے اب ان کاسبجیدگی سے مطالعہ کرنا

شروع کردیاہے۔

ان انی زندگی کے ہارے میں ہمارے نقطہ نظر میں جو تبدیلیاں آئی ہیں ان میں جنگ عظیم
نے بھی اہم کرداراداکیا ہے۔ اس جنگ نے ہماری خوداعتادی اورانسان دوئی پر سوالیہ نشان
فگادیا ہے۔ جنگ ہے پہلے ہم انسانی مسائل کی ذمہ داری اغیار کے کندھوں پر ڈالاکرتے تھے۔
اب ہمیں احساس ہوا ہے کہ ہم اور ہمارے دشمن ایک کشتی میں سوار ہیں۔ ایک وہ زمانہ تھا جب
ہم جنت کے خواب و یکھا کرتے تھے۔ اب ہم جہنم کی زعدگی گزاردہ ہیں۔ ہمارے بھین
کے خوابوں کو جوانی کے حقائق نے یاش یاش کردیا ہے۔

جدیدانسان نے انسانی سلائتی ، تخفظ اورفلاح وبہود کے آدرشوں کو سمار ہوتے دیکھا
ہے۔ اُسے احساس ہونے لگا ہے کہ اس کی مادی ''ترقی'' اس کے لئے جائی کا سامان
تیار کررہ ہی ہاورو ہ''امن کے وقت میں جگ کی تیاری'' کے فارمولے پڑل کرنے لگا ہے جو
افسوس ناک صورت حال ہے۔ سائنس نے خود فرجی کے وامن کو تار تار کردیا ہے اورانسان کو
برصورت حقائق کی آ تھوں میں آ تھیں ڈال کرد کھنے پرمجود کردیا ہے۔

انسانوں کے لئے اس بات کا شعور پریٹان کن ہے کہ ان کے الشعور ہم اس قدرظم،

ہاانصافی اور بدی جھے ہوئے ہیں کہ اکثر انسان اس خود فرجی ہیں جتلا ہیں کہ وہ اس بدی کو

دبائے اور چھپائے رکھ سکتے ہیں لیکن بہت سے لوگوں نے اپنی ڈات کے تاریک ڈرخ کو بھے

دبائے اور چھپائے رکھ سکتے ہیں۔ لیکن بہت سے لوگوں نے اپنی ڈات کے تاریک ڈرخ کو بھے

کے لئے نقبیات کا سہارالیا ہے۔ آج کا انسان خارتی زعدگی سے مایوں ہوکر داخلی زعدگی ہیں

دبلی لینے لگا ہے، اس لئے اس کا نقبیات کا مطالعہ بڑھ گیا ہے۔ جدید انسان کو جن سوالوں

کے جواب ند ہب نے نہیں و ہے، اب وہ آئیس نقبیات میں تلاش کرد ہا ہے۔ اسے احساس مور ہا ہے کہ قد ہب کے جوابات انسان کی ذات کی گہرائیوں سے انجر نے کی بجائے آسان کی

باند اوں سے اتر تے ہیں، جن سے اب وہ مطمئن نہیں ہے۔

بلندیوں سے اترتے ہیں، جن سے اب وہ طمئن نہیں ہے۔ جدید انسان کی ولچسی صرف نفسیات کی سائنسی یا تحکیلی نفسی تک بی محدود نہیں، بلکہ اس میں روحانیات، فلکیات، یوگا اور اس متم کی کئی اور چیزیں بھی شامل ہیں۔ بعض نے تو ان علوم کو "روحانی سائنس" اور ''مسیحی سائنس'' کا نام بھی دے دیا ہے۔ میتر کیمیں اس بات کی نشائد ہی کرتی ہیں کہ جوام سیاست کی طرح ند ہب سے بھی بدول ہو مجھے ہیں اور اب انسانوں کو بھھے

كے لئے فيرائے كاش كرد بي .

میراخیال ہے کہانیسویں صدی کے مقابلے جی بیمیوں صدی کا انسان فدہب کی بجائے سائنس اورایمان کی بجائے علم کی طرف زیادہ مائل نظر آتا ہے۔ جدید انسان ان نظریات اوراعتقادات کو مانے کے لئے تیار میں جن کی بنیادانسانی علم اور تجرید پرندہو۔

آئ کا انسان الشعور کی تفیقتوں کو جانتا چاہتا ہے۔ دہ تو ہات کا پر دہ چاک کرنا چاہتا ہے۔
وہ علم اور تجرب کی نی همعیں جلانا اور انسانی زندگی کے تاریک کوشوں کوروشن کرنا چاہتا ہے۔
مغربی انسان کی نفسیات میں دلچیں انقلاب فرانس کے بعد آہت آہت بڑھتی جارہی ہے۔ یہ
دہ دور تھا جب مغرب کا مشرقی او پخشدوں اور مشرقی ذہن کی بجول بجلیوں سے تعارف ہوا تھا۔
میری نگاہ میں قو موں کی نفسیات بھی انفراوی نفسیات کی طرح مختف مراحل سے گزرتی ہے۔
میری نگاہ میں قو موں کی نفسیات بھی انفراوی نفسیات کی طرح مختف مراحل سے گزرتی ہے۔
میری نگاہ میں تو موں کی نفسیات کو تاریکی کا
میری نگاہ ہوتی ہے۔ جب کسی تو می اجھائی نفسیات کو تاریکی کا
میری نشا کرنا پڑتا ہے قو دوروشن کی حاش میں نگلتی ہے۔ مغربی اجھائی نفسیات آہت آہت آہت آہت آہت استماس مقام پ
موئی ہے اس کا اندازہ لگانا بہت مشکل ہے۔ مغرب کی اجھائی نفسیات آہت آہت آہت آہت استماس مقام پ
آپنجی ہے کہ دہ شو پنہار اور نیٹھے کے پیغاموں کو تبول کرنے کے تیارہ وگئی ہے۔

کی بھی قوم کی تھیم ایجادات آسان سے نیس از تیں بلکہ زین سے ابحرتی ہیں۔ وہ اوپر سے نیخ نیس آتی بلکد دفتوں کی طرح نیچ سے اوپر کی طرف آضی ہیں۔ آج کے انسان کو استے مسائل کا سامنا ہے کہ اس کا ایمان شک میں بدل کیا ہے۔ وہ بظاہر تو اپنے اردگردام ن کے سیاس نا ہے، جمہوریت، و کشفر شپ ، سوشلزم اور سر ابیداری سے انسانی مسائل کوئل کرنے کے دوے و کھیا ہے لیکن اپنے من میں ان پر احتیاد کھو جیشا ہے۔ آہت آہت و نیااتی بھیا کک بوگی ہے کہ انسان کے لئے آسے جا ہتا تو کیاا فی ذات کو پہند کرنا مشکل ہوگیا ہے۔ انسان اپنی داخلی اور خارجی زعم کی کے عارض پن ، کر ما اور حیارتی و نمائل کی ان اس کے این ہوگیا ہے۔ بعض فر بھی حقا کم زعم کی کے عارض پن ، کر ما اور حیات بعد الموت کی کہانی سناتے ہیں اور اگلی وُ نیا میں ایک بہتر زعم کی کا وعد و کرتے ہیں گین و دیا تا اس کا طفل آسلیوں سے بہت آسے نگل آیا ہے۔

جدیدانسان کابیمسئلمرف فرجی مقائداوراً خروی زیر کی تک بی محدود فیش بلکساس کی زو ش مادی او دُنیاوی زیرگی مجمی آمنی ہے۔ آئن سٹائن کے نظریداضا فیت نے ابت کیا کہ سائنس کی بنیادیں آئی نفوں نیس تھیں، جننی کہ ہم صدیوں ہے بچھتے آئے ہیں۔ شایدای لیے جدیدانسان اپنی داخلی زندگی ہے وہ خلا پورا کرنا چاہتا ہے جواسے خار بی ؤنیا میں نظر آتا ہے وہ خار تی دُنیا کے شک کو داخلی دُنیا کے ایمان اور یعین ہے بدلتا جاہتا ہے۔

مغربی انسان کی روحانی صحت نا گفتہ ہہے۔ اس کے جاروں طرف خودفر ہی کا دھواں مغربی انسان کی روحانی معربی انسان کی روحانی ہے کہ کیا وہ اس حقیقت کو قبول کرنے کے لئے تیارہ کہ ہاتی کہ نیا کے لوگ اس کے بارے بیس کیا سوچتے ہیں؟ کیا وہ چین اور ہندوستان کے لوگوں کے کنیا کے لوگ اس کے بارے بیس کیا سوچتے ہیں؟ کیا وہ چین اور ہندوستان کے لوگوں کے خیالات سے واقف ہے؟ کیا وہ سیاہ فام لوگوں کے جذبات سے آشنا ہے؟ کیا وہ جانتا ہے کہ خیالات سے واقف ہے؟ کیا وہ سیاہ فام لوگوں کے جذبات سے آشنا ہے؟ کیا وہ جانتا ہے کہ اس نے کئی تو موں کا استحصال کیا ہے؟ اُن کی زمینیں لے کر آئیس بیاریاں وی ہیں۔

میں ایک امریکی اغرین قبیلے کے سردار کو جانتا ہوں۔ ایک دفعہ جب ہم سفید فام اوگوں
کے بارے میں بے تکلفا ندا نداز میں ہا تیں کردہ ہے تھے واس نے کہا تھا۔ "ہم سفید فام اوگوں
کو اب تک بجھ نیس پائے۔ وہ بمیٹ محاط نظر آتے ہیں اورا پی ضرور توں کا رونا روتے رہے
ہیں۔وہ بمیٹ بے چین نظر آتے ہیں۔ اُن کے ناک حیصے ہیں، ہونٹ پتلے ہیں اوران کے چیروں پر پریٹانی کی کیسریں نظر آتی ہیں۔ ماراخیال ہے کہ وہ سب دیوانے ہو مسے ہیں۔ "

میرے امریکی انڈین دوست نے نام لیے بغیر سفید فام او گول کے اس غرور کو پہنچان لیا تھا جس کی وجہ سے وہ میسائنیت کو دُنیا کا واحد سچاند ہب اور میسٹی کو واحد سیجا سجھتے ہیں۔

میری نگاہ میں مغرب ایک جب تضاد کا شکار ہے۔ پہلے اس نے مشرق کے اس کواپی
سائنس اور گلنالو بی ہے درہم برہم کیا اور پھر سکون کی تلاش میں اپنے پادر یوں کو چین بیجا۔
افریقہ میں میسائیت نے جو کروار اوا کیا ہے وہ جر تناک ہے۔ پہلے میسائیوں نے افریقہ می
تعدد از واج (Polygamy) پر پابندیاں لگا کر طوائفون کی تعداد میں اضافہ کیا اور پھران ک
جنمی بیار یوں کے علاج پر بزاروں پو پھڑ فرج کیے۔ پولی نیشیا (Polynesia) میں افیون
کا کاروبار ایک اور ہی کہائی ہے۔ الیہ بیہ ہے کہ مغرب کے میسائی اپنی ان کارروائیوں پر بادم
ہونے کی بجائے فخر کرتے ہیں۔ ان چھائی کو جانے کے بعد یہ بات بجھ میں آتی ہے کہ مغرب
کا انسان خود فرجی کی وحد میں کیوکر گھر گیا ہے۔ اس میں چھائی تبول کرنے کی ہمت نہیں
ری ۔ اس نے اپنی زعر گی اور شعور کی ساری نا اعت کوالشعور میں وکیل دیا ہے۔

الشعور کی اس غلاظت کو پر کھنے کے لئے ہمیں فرائڈ جیے ظلیم انسان کی ضرورت تھی۔ فرائڈ جب ان غلاظتوں کا ذکر کرتا ہے تو چاروں طرف بد ہو چیل جاتی ہے۔ لیکن وہ بد ہواور تھن ہم سب کے اعدر ہے۔ برتستی ہے ہم سب اُسے چھپاتے پھرتے ہیں اوراس پر جہالت اور خود فرجی کے پرد سے ڈالنے رہے ہیں۔ میری نگاہ میں اپنی ذات کی گہرائیوں سے واقفیت اورا پی خویوں اور فامیوں کا شعور چاہئے وہ کتنا ہی تکلیف دہ کیوں نہ ہو ہماری نجات کی طرف پہلا فدم ہے۔ ہمیں اس حقیقت کا بھی اعتر اف کرنا ہوگا کہ جب ہم الشعور کی گہرائیوں میں اترتے ہیں ڈو پہلے ہماری ملا قات گندگی اور غلاظت سے ہوتی ہے۔ لیکن اگر ہم وہ سفر جاری رکھیں تو پھر ہمارا اپنی ذات کے سختند ، تو انا اور پا کیزہ مناظر ہے بھی تعارف ہوتا ہے۔ بینا حدہ بات کہ بہت ہمارا پی ذات کے سختند ، تو انا اور پا کیزہ مناظر ہے بھی تعارف ہوتا ہے۔ بینا حدہ بین می تھک ہمارا پی ذات ہے میں اس جا کسل طویل سفر کی ہمت نہیں ہوتی اور وہ آ د سے راستے میں ہی تھک ہارکر بینے جاتے ہیں۔

جمیں آہت آہت احساس ہورہا ہے کہ مغرب میں جن چیزوں کو جدید سمجھاجاتا ہے وہ
مشرق میں قدیم بھی جاتی ہے۔ یورپ میں جنس جیسے موضوعات جو نئے سمجھے جاتے ہیں وہ
ہندوستان اور چین میں سینکٹروں بلکہ ہزاروں سال پرانے ہیں۔ بعض ماہرین نے تو تحلیل نفسی
اور یوگا میں بھی مقابلہ کیا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا مغربی انسان کو اس بات کا احساس
ہے کہ اگر مغرب نے مشرق کی مادی زیمر کی کو تہدو بالا کیا ہے تو مشرق نے بھی مغرب کی روحانی
زیمر کی کوچیلنے کیا ہے۔ اگر مغرب مشرق کے فارج میں طوفان لا رہا ہے تو مشرق فد ہب کے
وافل میں انقلاب ہریا کر دہا ہے۔

رشد اپنی ذات کے نہاں فانوں ہے کٹ چکا ہے لین مجھے یقین ہے کداب ہم ان نگ ہسے توں کے لئے تیار ہور ہے ہیں جو ہمارے اندر چھیں ہوئی ہیں۔ میں اپنے آپ کو کوئی پیفیر نہیں ہجستا لیکن میں اس بے اطمینانی کے بعد سکون کے دور کی اور عدم تحفظ کے بعد سلامتی کے دور کی چھن گوئی کرتا ہوں اور میری بیہ بشارت انسانوں کے بدلتے ہوئے حالات اور کیفیات پہنی ہےنہ کہ میری طفلانہ خواہشوں ہے۔

میری نگاہ میں مغربی انسان کا پی ذات، اپنے ذہن اورا پی نفسیات میں گہری و کچھی لیمنا ایک خوش آئند بات ہاور بید کچیں اتی جدید ہے کہ ناپسندیدہ حقائق کو جاننے کے باوجود ختم نہیں ہوتی ۔ جدید انسان نے ماضی اور روایت کی شاہر اہوں کو چھوڈ کر بگڈ تھ یوں پر چلنا شروع کردیا ہے۔ اس نے بدھا کی طرح ہزاروں بتوں کی خدائی کے فرمودات کے مقالمے میں اپنے ذاتی تجربے کوزیادہ اہمیت دین شروع کردی ہے۔

میری اس مختلو کے آخر میں بیسوال اُمجرۃ ہے کہ میں نے جدید انسان کے جس روحانی
مسئلے کی طرف اشارہ کیا ہے ، کیاوہ هیں ہے یا محض سراب؟ مین ممکن ہے کہ مغرب کے بہت
سے ماہرین بیکبیں کہ بیسسئلہ میری اپنی وہنی اختراع ہے اور اس کا ان کی ذاتی اور معاشرتی
زندگی ہے کوئی تعلق نہیں۔ المیدید ہے کہ آج مغرب کا خدا اور شرق کا اللہ اپ آپ کوایک
دوسرے سے بہتر بچھتے ہیں۔

یورپ کے بہت ہے وانشور سجھتے ہیں کہ ند جب سادہ اوح انسانوں اور مورتوں کوخوش رکھنے کے لئے تو اچھی چیز ہے لیکن حقیقی زندگی میں معاشی اور سیاس سائل کوحل کرنے کے لئے کافی نہیں۔

مجھے بعض دفیہ محسوں ہوتا ہے کہ میں اس انسان کی طرح ہوں جولوگوں کو ایسے حالات میں بارش اور طوفان کی بشارت دیتا ہے جب لوگوں کو آسان پر ایک بادل بھی نظر نیں آر ہا ہوتا ۔ کیا میکن ہے کہ دو طوفان افق کے نیچے ہواور کی کونظر ندآ رہا ہو۔ جب ہم جدیدانسان کے روحانی مسئلے کا ذکر کرتے ہیں تو ہم اس طوفان کا ذکر کردہ ہوتے ہیں جوشعور کی سطح ہے بہت نیچے ہوتا ہے اور ایسے پھولوں کا ذکر کردہ ہوتے ہیں جوشعور کی سطح ہے بہت نیچے ہوتا ہے اور ایسے پھولوں کا ذکر کردہ ہوتے ہیں جوشعور کی سطح ہے بہت نیچے ہوتا ہے اور ایسے پھولوں کا ذکر کردہ ہوتے ہیں جو صرف دات کو کھلتے ہیں۔

بعض لوگ رات كوايسة راؤ في خواب و يمين بين كدان كى دن كى زعرى عارت موجاتى

ہادر بعض لوگوں کی دن کی زندگی ایک ڈراؤنے خواب کی طرح ہوتی ہے اوروہ رات کا انظار کرتے ہیں، جب ان کا جسم سوتا ہے اور روح بیدار ہوتی ہے۔ چونکہ ایسے لوگوں کی تعداد بردھ رہی ہاں گئے میراخیال ہے کہ جدیدانسان کاروحانی مسئلہ میراوہم نہیں بلکہ ایک حقیقت ہے۔

مجھاس منتگو کے آخر میں اس بات کا اقر ارکرنا ہے کہ میری منتگو کا مرکز انسان نے ذاتی اورنفسیاتی مسائل رہے ہیں۔ میں اجماعی اور سیاس مسائل کو اپنا موضوع نہیں بنایا، جنہیں بین الاقوامی تحریکوں اورلیگ آف نیشنز نے اپنی توجہ کا مرکز بنار کھا ہے۔

رواتی سوچ کے لوگوں نے مادہ اور تو آنائی اور جسم اور ذبین کوعلیمدہ علیمہ خانوں میں
بانٹ دیا ہے۔ میری نگاہ میں وہ آیک ہی حقیقت کے دورخ ہیں۔ جسم اور ذبین، ماوہ اور
روح اور شعورا ور لاشعور کا اٹو ٹ رشتہ ہے۔ بعض دانشوروں کا خیال ہے کہ موت بی زعدگی کو
جنم دیتی ہے۔ اب جمیں بید کھنا ہے کہ کیا سوئی ہوئی تو میں ایک دفعہ پھرامح ڈائی لے کر بیدار
ہوں کی یانہیں؟ اور کیا انسان اپنے واظمی اور خارجی تعنادات سے بالاتر ہوکرا یک مخصور
کو کھے لگائے گایانہیں۔

ان سوالوں کا جواب ہماری بجائے تاریخ کے پاس ہے اور اسے جانے کے لئے ہمیں انتظار کرنا ہوگا۔

# ايمان:شخصيت ايك رُخ

# تحرير:ايرك فرام، ترجمه: دُاكثرْ غالد سبيل

موجوده دور بی جہال عقل کا بہت جرجا ہے، ایمان کا تصور زیاده مقبول نہیں ہے۔ آئ کل جب کوئی شخص ایمان کے بارے بی سوچنا ہے تو اس کے ذہان بی سائنس اور منطق کے مقابلے بی خدااور آسانی کتابوں کے خیالات زیادہ اُجرتے ہیں۔ اکثر لوگوں کا خیال ہے کہ حقائق کا رشتہ سائنس سے ہے جبکہ ایمان مابعد الطبیعات اور دوحانیات سے متعلق ہے۔ اگریہ مفروضات ٹھیک ہیں تو اس کے بعض بہت خطرناک نتائج مرتب ہوسکتے ہیں۔ اگرایمان عقل اور سائنس کے ساتھ ساتھ نہیں جل سکتا تو ہمیں اسے ماضی کے فرسودہ نظام کی با قیات مجھ کرنظر انداز کرنا ہوسے گے۔

ایمان کے بارے میں ہمارے موچنے کے اعداز میں دھیرے دھیرے بہت کا تبدیلیاں آئی ہیں۔ ہم نے گرج کی بہت کی پابندیوں سے چھٹکارا حاصل کیا ہے۔ عقل کی ترقی کے ساتھ ساتھ آزاد نہ موج نے بہت کی مزلیس ملے کی ہیں۔ جہاں ہم نے اس ترقی سے استفادہ کیا ہے دہیں ہم نے اس کی قیت بھی ادا کی ہے۔

جب ہم موجودہ دور ش انسان کی ذات اور معاشرے کا بنظر عائز مطالعہ کرتے ہیں تو
ہمیں احساس ہوتا ہے کہ ایمان سے دوری نے استے شبت نہائج مرتب ہیں کئے جنے اس نے
چند سوسال پہلے کئے تھے۔ چند صدیاں وشتر جب عش نے ایمان کے ظلاف بناوت کی تھی تو وہ
نہ ہی زنجیروں اور تو ہم پرتی سے چھٹکا را حاصل کرنا جا ہتی تھی اور انسان ، آزادی اور انسانوں
میں براور انہ تعلقات استو ارکرنے کی کوشاں تھی۔ لیکن آخ کے دور میں ایمان سے دور کی وہٹا ہی میں افر اتفری اور کرب کی حکاس کرتی ہے۔ ایک دور میں مالل انداز تھر سوچ کے ارتقا میں مر

ٹابت ہوتا تھا۔لیکن آئ وہ اپنی کمزور ہوں اور بیٹینی کو جمیانے کے لئے استعال ہوتا ہے۔
کی شخص یا گروہ کا بیفرض کرلینا کہ میس کا نتات کے بارے میں تمام معلومات حاصل
کر لینے سے از لی وابدی سچائیاں ل جا کمیں گی۔ بذات خود ایک تو ہم پرستانہ نظریہ ہے۔ عشل
نے جوخود ساختہ تیقن کی فضا پیدا کی ہے۔ اس کے پیچے بے یقنی کے سائے لہرارہ ہیں جواپی
لاج رکھنے کے لئے کسی بھی فلنفہ سے مصالحت کرنے کو تیار ہیں۔

ہمارے سامنے اہم سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا انسان ایمان کے بغیر زعدگی گڑارسکتا ہے پانسیں؟

کیانوزائیدہ کومال کے لبتان پرائمان کی ضرورت ہے؟

کیا ہمیں اپنی ذات اوران لوگوں پرجن ہے ہم محبت کرتے ہیں ، ایمان کی ضروت ہے یانبیں ؟

كياجمين زعد كى كروزمر ومعمولات برايمان ركهنا جائي يانيس؟

میرے خیال بی اگرانسان کاکسی چیز پر بھی ایمان نہ ہوگاتو وہ ناامیداور بے بس ہوجائے گا اورا چی ذات ہے بھی خوف کھانے گئے گا۔تو کیا اس کا بیمطلب ہوا کہ معدیوں کی ایمان کے خلاف جدوجہد بریارتھی اور عقل کی تمام ترکامیا بیال فضول تھیں؟

کیا ہارے پاس صرف دوئی رائے ہیں؟ یا تو ندیب کی طرف واپس چلے جا کیں ہے۔ اور یا بغیرا بھان کے زندور ہیں؟

کیاایمان صرف خدااور ند بہب پر بی بوسکتا ہے اور کیاا بمان ہر حال بیں عقل کے خلاف بی ہوتا ہے؟

میں کوشش کروں گا کہان سوالوں کا جواب دوں۔

میرے خیال میں ہم ایمان کو ایک انداز فکر ، زندگی کو ایک خاص طریقے ہے ویکھنے کی عادت ہے اورایک مخصوص رویتے کے طورے ویکھنے تیں۔ بیخاص رویتے انسان کی شخصیت کا ایک رُخ ہوتا ہے اورائے تھے میں مدوکرتا کا ایک رُخ ہوتا ہے اورائے تھے میں مدوکرتا ہے اوراگر ہم ایمان کو مخصوص رویے اور ایک اندرونی تیقن کی کیفیت کے طور پر قبول کرلیں تو پھرکسی خاص چیز ، ذات یا نظریے پرایمان لا ٹا ٹانوی حیثیت رکھتا ہے۔

انسانی شعور کا ارتقا ا بمان کو بچھنے میں ہمیں ایک اور چیز مدد وے عتی ہے اور وہ شک کو سجمنا ہے۔ شک کے بارے میں اکٹرلوگ سیجھتے ہیں کہ اس کاتعلق کسی چیز ، ذات یا نظر ہے ہے ہے۔ میرے خیال میں ہم شک کو بھی ایک انداز فکر اور مخصوص رونے کی طرح سمجھ سکتے ہیں اورا گرہم یہ بات قبول كركيس أو كالرباتين اورنظريات ثانوى حيثيت الحتياركر ليتي جي-

شككاروية ووطرح كابوسكاب

معقول شک\_\_\_ و وشک جومدلن ہواور عقل پرمنی ہو۔

غیرمنطقی فنک\_\_ابیاشک جس کی ہاتمی عقل کی سجھ میں نیآئیں۔

غیر منطقی شک صرف ایک عقلی روعمل بی نبیس ، بلکداس کے اثر ات شخصیت کے ہر کوشے میں دیکھے جاسکتے ہیں۔ابیار ویدر کھنے والاخض زندگی کی ہر چیز اور پہلوکوشک اور بے بیٹنی کی نگاہ ے دیکھا ہے۔اُے زندگی کی سی چز پر یقین نہیں آتا۔ بعض دفعہ یہ کیفیت اتی تھین ہو جاتی ہے کدو پیخص فیصلہ کرنے کی طافت کھو بیٹھتا ہے۔اس کے لئے ہرچھوٹا مسئلہ ایک پہاڑین جاتا ہے۔ یہاں تک کر کس تقریب میں جانے کا فیصلہ کرنا اور کپڑوں کا استخاب کرنا بھی و بال جان بن جاتا ہے۔بدروبد جائے چھوٹی چیزوں کے بارے میں ہویا بڑے سائل کے بارے میں بهت تکلیف ده بوتا ہے۔

محليل نفسى بمين اس بارے بس بتاتى ہے كداس متم كاروبياس فخص بس نظرة تاہے جس ک شخصیت کی اعمدونی تبول میں بہت زیادہ مجوری اورلا جاری کا احساس ہواورجس کی فخصيت كي مختلف حصول مي ال جل كركام كرنے كى صلاحيت ند ہو۔ اس غير منطق شك كو يجھنے كے لئے ضرورى ہے كہم اس احساس مجبورى كى جزوں كوسمجيس، تاكدان عوامل كو پيجان عيس جو کی خص کی زئدگی کومفلوج کرنے کے لئے کافی ہوتے ہیں۔

آج کے دور میں شک کے اس منفی روتے نے معاشرے میں جیب وغریب ہے حسی کی كيفيت كيميلار كلى ہے۔ لوگ تھے ہيں كدؤنيا ميں ہر چيزمكن ہے۔ زعر كى ميں كچے بھى يھني نہیں ۔لوگ اپنی ذات ، ماحول ، ، کام ، سیاست الغرض ہر چیز کے بارے میں بے بھینی کا شکار میں اور البیدید کدوہ مجھتے میں کہ بھی زعر کی گزارنے کاطریقہ ہے۔ان کے دن رات مشینوں کی طرح مخزرتے ہیں۔ ندتوان کے خیالات اسے ہیں ندجذبات ،ان کا برعمل معنوی لکتا ہے۔

آخراس منفى رجحان كاعلاج كياب؟

میرے نزویک اس کا ایک حل' ایمان' جو فلکوک کودور کرنے میں مددیتا ہے۔

اس فیر صحت مندانہ شک کے مقابلے میں ایک ثبت شک کار دیے جس سے انسان اپنی ذات اور تجرب پر اعتاد کرتے ہوئے آمریت کو چیلنج کرتا ہے۔ اس حتم کا شک انسانی مخصیت کی ترتی میں اہم کرداراداکرتا ہے۔

انسان بھین میں والدین کی ہر ہات، ہر خیال اور ہر نظریے کو بغیر سوال کئے قبول کرلیتا ہے۔لیکن جب وہ جوان ہوتا ہے تو ایک ٹاقد اندر قبیا تھیار کرتا ہے۔وہ تمام چیزیں جواس نے بغیر سوال کے اپنائی تھیں،اب سوچ بجھ کر قبول کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ بیچے کے لئے ناقد انہ رویہ اختیار کرنا اس کی شخصیت کی نشوونما اور دہنی بلوغت حاصل کرنے کی جدوجہ دکی ایک کڑی

" تاریخی طور پر میستمنداند رلّل فک بی وه انداز فکرتها، جس نے جدید فلنے اور سائنس کوجنم و یا اور قرسوده خیالات سے نجات حاصل کی۔ بی وه روّبیة تھا، جس سے معاشرے نے گرجوں اور حکومت کی فیرضروری حاکمیت کو قبول کرنے سے اٹکار کیا تھا۔

چنا نچہ جاہے وہ انسان کی ذاتی زعر کی ہویا معاشرے کی اجماعی زعر کی، ناقد اندر دیے۔ اور محتندان شک بلوخت کی طرف قدم ہو حانے کانام ہے۔

اب ہم دوبارہ ایمان کی طرف آتے ہیں \_\_ میرے خیال میں ایمان بھی دوطرح کا وتاہے۔

> محتندانها درمعقول ایمان غیر محتندانه اورغیر منطقی ایمان

فیر منطقی ایمان سے میری مراد ایمان ہے جس میں انسان کی خیال ،نظریہ یا علامت پرایمان آو لے آئی لیکن اس ایمان کا ان کے اپنے تجرب، جذبات اور خیالات سے تعلق نہ ہو۔ یہ صورت حال اکثر اوقات کی ہوی طاقت کے آئے سرتنام م کرنے سے بیدا ہوتی ہے۔ اس سے پہلے کہ ہم اس بات کوآگ ہو حائمی ، چند لحوں کے لئے ڈکتے ہیں اور اس بغیر سوچ سمجے ، مرتنام فم کرنے کے عمل کو بچھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ہمارے پاس اس بات کا

کافی ثبوت ہے کہ جس مخض نے اپنی انفرادیت اوراعتاد کھودیئے ہوں وہ دوسروں کی آ را ہ جو برسوج سمجے قبول کرلیا ہے۔ ہم اس مل کی جعلکیاں بہنا نوم میں و مجھتے ہیں۔ اس کیفیت مں ایک فض جنا تک نینر میں دوسرے کے خیالات تبول کرتا ہا اوراے اپنا مجعنا ہے۔ دوسرا مخص اس کے خیالات وجذبات پر قابو پالیتا ہے اور جو جا ہے اس سے کروالیتا ہے۔ مثال کے طور براس منا تك خواب كى حالت مين اس بيمشور و دياجا تا ب كرتم بينا نزم س جا كنے كے ایک محننہ بعد کوٹ پہن لیتا۔ وہ خص جا گئے کے تعیک ایک محننہ بعداً ٹھ کر کوٹ پہن لیتا ہے اورا گرآپاسے بوچیس کتم ایسا کول کرد ہے بوتو وہ کیے گا کہ جھے سردی لگ ربی ہے۔وہ مطمئن ہوگا کہ بیاس کا بنااراد واور خیال ہاوراس کا بینا تک مشورے سے کوئی تعلق بیس۔ مینا زم توسمی کے فیصلوں کو کل طور مرتبول کرنے اور سمی کی حاکمیت کے آھے سر جھکانے کی عمد ومثال ہے، لیمن اس عمل کی تمتر درجہ کی مثالیں دیمر حالات میں دیکھنے میں آتی ہیں۔مثال کے طور پروہ لیڈراور رہنما جس کی ہاتوں میں بہت اثر ہواوروہ سحور کرنے والی تقریریں کرتا ہو، اُس كے سامعين جذباتى طور پراس كے آئے محفظة فيك ديتے ہيں اوراس كے خيالات كو بغير سوے سمجے اور بغیر تقیدی نگاہ ہے دیکھے، قبول کر لیتے ہیں۔ایے لوگ اس خود فرجی اور سراب کا شکار ہوتے ہیں کہ وہ اس مقرر ہے تنق ہیں ،اس لئے وہ ان خیالات کو تبول کررہے ہیں۔ ليكن حقيقت مين معامله اس كے بالكل ألث موتا ب- چونكدوه اس ليڈر كے محر ميس آكرا ب تول كريع بي،اس لئے وہ اس كے خيالات بھى مان ليتے بيں -اس مقرر كى محربيانى نے أن يرآ دهاينانزم كرليا بوتاب

بطرنے اس عمل سے بہت فائدہ أفعاليا تھا۔

ایے غیر صحتنداندایمان کے لئے اس فقرے : " میں اس پر اس لئے ایمان لاتا ہوں ،
کیونکہ دولغوہ۔ " میں بہت کا صدافت ہے۔

اگرکوئی فض اپن اسی ہات منواتا ہے، جوعقل کے خلاف ہے تو صاف ظاہر ہے کہ اس کی فرات میں ایسا سے جس ہے اس کو باقی لوگوں پر بالادی حاصل ہے۔ آسانی کتابوں میں اس کی مثالیں ملتی ہیں۔ موسی کو رہے ہمایت کی جاتی ہے کہ وہ مجزے دکھائے تا کہ اس کے دیوارخدا پر ایمان لا سکیس۔ یہ جزہ دکھانے کا گل بذات خود کی محتنداندا بھال کو فیر محتنداند

بنانے کے لئے کافی ہے۔ جب بھی محور کرنے والے اور نے اسرار معجزوں کا اظہار ہوتا ہے، اُس کا انسان کی مقتل اور اس کے اپنے تجربات ہے کوئی رشتہ نہیں رہتا۔

موجودہ دور میں اس فیر منطقی ایمان کی مثال ایسے آمروں اور حاکموں کی پیروی ہے، جن کے لاکھوں پیروکار ہیں، جو اُن کی ہر بات کو مانتے ہیں اور ان کے عظم پرتن من دھن کی بازی لگاویتے ہیں۔ اگر آپ کی پیروکار سے اس پیروی کی وجہ پوچیس تو دہ باتی لاکھوں بیروکاروں کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

اگرامان کی کی اندھی تقلیدی کرنا تھیراتو پیفیروں کی تقلید کرنے والوں میں جوانصاف اور محبت پھیلانے والے ہیں اوران کے مخالفین کی تقلید کرنے والوں میں جوذاتی جاہ وجلال اور طافت کے خواہاں ہیں، میں زیادہ فرق نظر نہیں آتا \_\_ عمل وی ہے \_\_ فرق اتنا ہے کمانہوں نے اعمی تقلید کرنے کے لئے مختلف لوگوں کو پکتا۔

ای طرح آزادی کی تکہبانی کرنے والے اورظلم وتشدد کا پرچار کرنے والے اگروہ بغیرسوچے سمجھے کی گیروی کرہے ہیں، توان کی اعدو فی کیفیت ایک ی ہے۔ فرق انتا ہے کہ اندی اندی تقلید کرنے کے مختلف خیالات کا انتخاب کیا ہے۔

فیر صحتنداندا بیمان اس دفت جنم لیتا ہے، جب کوئی انسان کمی غیر منحقول طاقت کو بغیر تختید کے قبول کرے ادراس کے آھے محفظ فیک دے۔

اب ہم دوبارہ محتندا بمان کی طرف آتے ہیں۔ بیا بمان انسان کے اپنے وجنی اور جذباتی تجربات پرخی ہوتا ہے۔ مدلل طرز فکر میں معقول ایمان کا بڑا ہاتھ ہے۔ ایک سائنسدان ایک نی حقیقت کیے دریافت کرتا ہے؟ کیا وہ تجربے کیے جاتا ہے اور معلومات جمع کرتا رہتا ہے، جہاں سک کدو مطلوبہ چیز دریافت کرلے؟ نیس ایمانیس ہوتا۔

زندگی کے ہرشعبے میں تلیقی عمل کے لئے ایک خصوصی نظر کی ضرورت ہوتی ہے جوانسان کے ماضی کے تجربات پرینی ہوتی ہے۔

ایک مفتق جب کی بھتی کا آغاز کرتا ہے تواس کے ذہن میں ایک مقصد ہوتا ہے ہستنبل کا ایک اشارہ ہوتا ہے، وہ جانتا ہے کہ وہ کس چیز کی تلاش میں ہے۔ وہ اس مقصد کے حصول کے لئے تھا کتی اور معلومات جع کرتا ہے، ان کی جانج پڑتال کرتا ہے، ان کے مختلف اثر ات پڑورکرتا ہے، و ومعلومات جواس کی فکرکے لئے معرثابت ہوتی ہیں، اُن کو بھجا کرتا ہے اور آخر میں ایک فارمولا یا تعیوری یا اصول پیش کرتا ہے، جوملم میں اضافے کا باعث ہوتا ہے۔

سائنس کی تاریخ میں ایسی بہت میں میں لیں اتن ہیں۔ کو پڑیکس ، کمپیلر ، کیلیلیو، نیوٹن ؛ ان سب کا مدلس موج پرائیمان تھا۔ انہوں نے علم میں جواصا نے کئے وہ اس ایمان کے بغیر ممکن ہی نہ تنے۔ ریطنچد و بات کہ انہیں اس راہ میں بہت می قربانیاں دینی پڑیں۔ برونو کو جلادیا میا۔ سیبو زاکو جلاو طمن کردیا محیا۔

کسی بھی مختل کے لئے تحقیق کی ابتدا ہے انتہا تک وکنٹنے کے لئے ہرقدم پراس ایمان کی مفرورت ہے۔ بہی ایمان اس تحقیق کو معنی دیتا ہے، اے قابت کرنے بیس محد قابت ہوتا ہے اور لوگوں کے قبول کرنے کے مرحلے تک انظار کرنے کا حوصلہ بخشا ہے۔ بیا ایمان ، انسان کے اینے تجر بات ،خودا حقادی ، اپنی صلاحیتوں اور اپنی نظر پریفتین رکھنے ہے وجود بیس آتا ہے۔ پہنا نجہ بیانی ہوتا ہے جس بیس انسان بہت سے نظریات کو اس کے قبول کر لیتا ہے کہ سب لوگ اسے مانے ہیں یاوہ کسی حاکم کافرمان ہیں سے ایمان انسان کی اپنی موجے ،مشاہر سے اور ایسیرت کا پیدا کردہ اور تا ہے۔

جب محتنداندایمان نشو و نمایا تا ہے تو انسان اپنی ذات پراحماد کرتا سیکھتا ہے۔ ہم جانے
ہیں کہ جب حالات بدلتے ہیں تو ماحول کے بارے میں ہمارے تصورات بدلتے ہیں، لین
ہماری ذات کا ایک حقد نہیں بدلا۔ ہم اس حقے کو '' میں'' کہد کر بگارتے ہیں۔ اس پر ہماری
شاخت کا دار د مدار ہوتا ہے۔ اگر ہمارا اپنی ذات پر ایمان نہ ہوتو ہم اپنی شاخت کے لئے بھی
دوسروں کے تاج ہو جاتے ہیں۔ وہی خص دوسروں کے لئے وفا دار ثابت ہوسکتا ہے، جس کا
اپنی ذات پر ایمان ہو کیونکہ وہ جانتا ہے کہ وہ مستقبل میں ان باتوں پھل کرے گا، جے وہ حال
میں کہدر ہاہے۔ اس خاصیت سے دعدہ کرنے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔ اس لئے نیشنے نے کہا تھا
کیانسان دعدہ کرنے کی خاصیت سے دیجانا جاتا ہے۔

صحتنداندایمان کاتعلق صرف انسان کی اپنی ذات سے بی تبیس انسانی رشتوں سے بھی ہے ایک دوستاند اور محبت بجرے رہتے کے لئے اس کی بہت ضرورت ہے۔ کسی اور فیض پر''ایمان' لانے کا مطلب بیہوگا کہ ہم اس کی صلاحیتوں اور اس کے بنیادی روہوں پریفین ر محیں۔ اگروہ مخلص اور جدرد انسان ہے تو اس پر اعتبار کریں۔ انسانیت کا احرز ام بھی ای جذب سے وجود میں آتا ہے۔

ایمان کا ایک اورزخ نی نوع انسان کی خفیه صلاحیتوں پریفین رکھنا ہے۔اس کی عمدہ مثال ایک مال کار ڈیپا ہے نواز کدہ بچے کی طرف ہے۔ مال کا بڑمل اس یقین کی ترجمانی کرتا ہے کہ اس كا يجدز شره رب كا، يلي يوسع كا، بات كرنا سيم كا، اين قدمون يركم ابوسك كااورجوان ہوگا۔ بیایمان روزمز و کے معمولات میں اس طرح تعل مل جاتا ہے کہ بعض دفعہ اس ایمان کا احساس نبیس رہتا۔جسمانی نشوونما کے ساتھ ساتھ بے کے اندر پھے اور مسلاحیتیں بھی ہوتی ہیں، جن کی خاص محبداشت کی ضرورت ہوتی ہے۔ بیچے کا براہوکرایک عاقل وہالغ یاایک فنکار بنا اس بات بر مخصر موتا ہے کہ جولوگ اس کی تکہداشت کررہے تھے، کیاانیس بچے کی ان خفیہ صلاحیتوں پرایمان تھا یا نہیں؟ بیا بمان ہی وہ خاصیت ہے جس سے ہم اچھی اور بُری تربیت ين تيز كر يحية بين - المجي تعليم وتربيت كاليه مقعد ووتاب كدي فيروش من تيز كر سك

بعض لوگ ایمان کے بارے میں ایک اور فلط بنی کا شکار ہیں وہ بچھتے ہیں کہ ایمان صرف انظار کا نام ہے،جس میں انسان کی آرز و کی خود بخو دیوری ہوجاتی ہیں اورخواب بغیر عمل کے شرمند وتبير موجاتے ہيں سامان كى بہت محى بجد بـ

ایمان کی حقیقت بچھنے دالے پہلے عمل کرتے ہیں، اپنی تو توں پراعمادر کھتے ہیں اور پھران اعمال كے نتائج كا انتظار كرتے ہيں عمل كے بغيرا يمان شبت روينيس موسكا۔ ايك بمودي كباوت بكرجب موق في إنى عل عصا بجيئا تعالويانى ير يحدار تيس موا تعاميكن جبان ے پہلے جاہدنے یانی میں قدم رکھا تھا تو سندرنے دل کھول کرراستہ وے دیا تھا۔

اس طویل بحث کا مقصد بیظا برکرنا تھا کہرواتی طور پر جب لوگ ایمان کی بات کرتے میں تو وہ چیزوں، خیالات اورنظریات پرایمان لانے کا سوچتے میں کیکن ہم نے بیاتات كرنے كى كوشش كى ہے كما يمان ايك خاص اعداز فكراور زعد كى كاروي بھى ہوسكتا ہے۔

بیا بمان دو طرح کامکن ہے۔

ایک ایمان کی بوی طافت کے فرمودات کو کلیت تبول کرنے کا نام ہے جو ایک فیر صحمتندانداور فيرمنطقي رويه ب كونكهاس طرح اليي صلاحيتون كوبروسة كارتيس لاياجا تا-ايسا ----- انسانی شعور کا ارتقا -----

ایمان انسان کی ترقی اورنشو و نمایس محد تابت نہیں ہوا۔ ہروہ فد ہب یاسیای نظریہ جس نے عقل، فہم و فراست اور انسانی تجرب کی بجائے جبر اور حاکماندر قبید اختیار کیا۔ انسانی تاریخ اور ارتقاء نے اس کے اثرات کم کردیئے۔

جب ایمان کا تعلق کی فخص کی اپنی ذات سے نہیں ہوتا، وہ ایمان صحتندانہ نہیں کہلا یا جاسکا، چاہ وہ نظریات بذات خود کتے ہیء دہ ادراحسن کیوں نہ ہوں۔ کی فخص کا محبت، خلوص اورانصاف پراس لئے ایمان لا تا کہ باتی سب لوگ ایما ہجے ہیں اورائے ہی مایا گیا ہے، کوئی شبت رویہ ہیں۔ بی حال نہ ہی ، غیر نہ ہی اورسیای نظریات کا ہے۔ اگر کی شایا گیا ہے، کوئی شبت رویہ ہیں۔ بی حال نہ ہی ، غیر نہ ہی اورسیای نظریات کا ہے۔ اگر کی مخص نے جمہوریت یا آزادی کو موج بچوکر قبول نہیں کیا تو اس فخص میں اور اس فخص میں جو ایک نہ ہی خوا ایمان التا ہے، کوئی فرق نہیں، جس کا ذاتی تجربات سے کوئی تعلق نہ ہو۔ دوسرا ایمان التا ہے، کوئی فرق نہیں، جس کا ذاتی تجربات سے کوئی تعلق نہ ہو۔ وسرا ایمان ایک شبت قدر ہے۔ ایسا ایمان انسان کے ذاتی تجربات اور مشاہدات پر پنی اوت ہے اورسوج بچوکر قبول کیا ہوتا ہے، اس لئے ایسا ایمان محقول اور محتند کہلا یا جاسکا ہے۔ ہوتا ہے اورسوج بچوکر قبول کیا ہوتا ہے، اس لئے ایسا ایمان محقول اور محتند کہلا یا جاسکا ہے۔ اورسوج بچوکر قبول کیا ہوتا ہے، اس کے ایمان کی ترقیح دیتا ہے۔ کیا دہ آمروں ، حاکموں اور نہ ہی کہ کہ آج کا انسان کی حتم کے ایمان کو ترقیح دیتا ہے۔ کیا دہ آمروں ، حاکموں اور نہ ہی کہ آج کا انسان کی حتم کے ایمان کو ترقیح دیتا ہے۔ کیا دہ آمروں ، حاکموں اور نہ ہی

رہنماؤں کے آئے بغیر سوئے تھے مرتسلیم فم کرنے کو پہند کرتا ہے اور ایک مثین کی طرح زیر کی گزارنا چاہتا ہے یا اپنے مشاہدات اور تجربات پراعتا دکرتے ہوئے زیدگی کا ایک شبت نظریہ قائم کرنا چاہتا ہے اور چراس نظریے تحت اپنی افرادی اور اجتماعی زید کیاں گزارنا چاہتا ہے۔

(ایرک فرام کی کمآبMan for Himslelf کے مضمون کاتر جمہ)

## سيكوكر بيومن ازم Secular Humanism

تخليق: ۋاكٹر خالد سہيل ،ترجمہ: رفیق سلطان اورڈ اکٹر خالد سہيل

#### تعارف:

۔ اپنی پرداز کا اعدازہ لگانے کے لئے اپنے ماحول سے آزاد نضائیں ماتلیں

میں نے اپنے بھین میں ایک کہائی کی جس میں ہندوستان کے ایک نوے سالہ ہزرگ آم کا دوفت لگارہ ہے۔ ان سے کی فض نے ہو چھا آبابا تی! آپ بخو لی جانے ہیں کہ آم کا دوفت لگارہ ہند کھا و جانے ہیں کہ آم کا دوفت سات سال کے بعد کھا دیا ہے۔ جب تک اس درفت پر کھل گے گا آپ زندو نہیں ہوں گے۔ تو پھر آپ بیدورفت کیوں لگارہ ہیں؟ ہزرگ کے چیرے پر ایک شفانہ محمل اہث کھیل گئا اورو افر مانے گئے بیددرفت میرے ہوتے ہوتیوں تو اسیوں کے لئے ہے۔

چاہوہ آم کے درخت ہوں یاعلم وآ گئی کے ان کے پیل وہ مجت بحرے تخفے ہیں جو
ایک نسل ہے دوسری نسل تک خفل ہوتے رہتے ہیں۔ جب ش کالج کا طالبعلم تھا تو اپنے چیا
ہے زندگیٰ قد جب اور ادب کے بارے بیل جا اللہ خیال کیا کرتا تھا اور اب جبکہ میر ابھا نہا کالج
میں ہے دہ جھے سے ان عی مسائل پر جا دلیہ خیال کرتا رہتا ہے۔ جھے اپنی کتاب کا بیہ باب لکھنے کی
تحریک ای نے دی۔ میری نگاہ میں میر ابھا نجا اگل نسل کا نمائندہ ہے اور پچھی تمام نسلوں کے علم
وعرفان کا وارث۔

\*\*\*\*\*

يارے بمانج ذيثان!

ميلى دفعه جب عن آب لوكول سے ملنے باكتان آيا تھا تو مجھے بيد كيوكر خوشكوار جرت

مولی تھی کہ تمباری فلفے میں دلچیں پیدا ہو چکی تھی۔ کالج جاتے ہوئے ایک مبح تم نے مشور و واتھا كرجم شام كوكسى رستورانث بيس جائين كهانا كهائي اور مخلف موضوعات يرسجيدكى سے تباوليہ خیال کریں۔اس شام جب ہم رستورانٹ کی طرف جارے تصفر مجھے اپنی نو جوانی کی وہشام یادآری تھی جب س نے اپنے چاکے ساتھ ایک اہم شام گزاری تھی۔ میں نے اس شام کا ذکر کنیڈا کے کی بی ک رید یو CBC Radio Canada کی جرنلسٹ سواد شارابانی کے انٹرویو میں ان الفاظ میں کیا تھا' ان دنوں میں اسنے والدین کے ساتھ پٹاور میں رہتا تھا اور ميرے شاعر چا عارف عبدالتين لا مور من رجے تھے۔ايك وفعہ وہ بم سے ملتے بيثاور آئے۔اس وقت تک انہیں اغداز ہ ہو گیا تھا کہ بیں ان کی کتابیں بوے شوق سے پڑھتا ہوں اورخود بھی تظمیں عزلیں اور افسانے لکستا ہوں۔ ایک شام وہ مجھے پٹاور صدر کے کرینز ولل Green's Hotel في جهال بم في يرتكلف جائ في اوركاني دير تك بي تكلفي ے جاولہ خیال کرتے رہے۔اس شام میرے چھانے میری ہاتوں کو ایک بیے کی طرح نہیں بلكا يك عاقل وبالغ نوجوان كى طرح سنامين في ان سے ند بب اور سائنس كى تعليمات كے ورمیان تسنادات کا تھلم کھلا اظہار کیا۔ میں نے انہیں بیعی بتایا کہ جب میں بزرگوں سے ان تعنادات كاذكركرتا مول تووه مجصائد عصائمان كى تبليغ كرت بين اسطرح مير انفساتي تعنادات خاعدانی ساجی اور معاشرتی تعناوات بن جاتے ہیں اور میں بہت پریشان ہوجاتا

میرے پہانے میری کہانی بڑے میرو وقل سے کی۔ پھران کے چیرے پرایک مشقانہ مسکراہٹ پھیل کی اوروہ فریانے گئے تہارا دو میال ایک ایسا فائدان ہے جس میں بہت ہے لوگوں نے فیرروا پی زعدگی کو اپنایا ہے۔ میرے پچا تہارے داوا نے روا پی انداز فکر کو ساٹھ سال کی عرض چھوڑا تھا میں نے چالیس برس کی عرض فیر باد کہا تھا اورائے میں برس کی عمر سال کی عرض چھوڑ اتھا میں نے چالیس برس کی عرض میں دوایت کا راستہ چھوڑ رہے ہو۔ میں حمیس ایسا قدم اٹھانے پرمبار کہاو دیتا ہوں۔ میری فواہش ہے کہ تم اپنی میڈ کی تعلیم کھل کرلو۔ ڈاکٹر بننے کے بعد جمہیں معاشی آزادی ل فواہش ہے کہ تم اپنی مرض سے اپنا فلسفیہ حیات اور طرز زعدگی اپنا سکو ہے۔ پھرتم روایت کی جائے گی اور تم اپنی مرض سے اپنا فلسفیہ حیات اور طرز زعدگی اپنا سکو ہے۔ پھرتم روایت کی شاہراہ چھوڑ کر پوری آزادی سے اپنا فلسفیہ حیات اور طرز زعدگی اپنا سکو ہے۔ پیرتم روایت ک

#### ------ انسانی شعور کا ارتقا -----

جس میں منزل سے زیادہ راستہ اہم ہے۔ میں حہیں یقین ولاتا ہوں کہتم سیح راستے پر ہواور ایک دن تم اپنی غیرردا جی زندگی میں کا میاب ہو کے۔ میں تمہاری ہرموڑ پر حوصلہ افز ائی کرتا رہوں گا'۔

پچا جان سے اس شام کی ملاقات کے بعد جھے یوں محسوں ہوا تھا جھے ہرے دل سے
ایک بھاری یو جھ اٹھ گیا ہو۔ اس تفکلو کے بعد ش نے کافی سبک محسوں کرنا شروع کر دیا
تھا۔ جھے یوں لگا تھا جیسے ش ایک پر عمدہ ہول جسے بیٹو بیٹی ہوکدوہ ایک دن پنجرے سے لکل کر
کھلے آسان میں برواز کر سکے گا۔

میرے پچاجان نے کہا کہ ہرقوم میں چھا ہے شاعر اویب فلاسفر اور وانشور ہوتے ہیں جو غیرروائی رائے اپناتے ہیں اور بعض وفعدان کے اس جہانِ فانی سے گزرجانے کے بعدان کی قوم کوان کے خیالات اور نظریات کی اہمیت کا اعماز و ہوتا ہے۔

یارے ذیٹان! اس شام جب ہماری ملاقات ہوئی تو تم نے بھے سے خدا ندہب کی ہوئے۔ اس شام جب ہماری ملاقات ہوئی تو تم نے بھے سے خدا ندہب کو بیروں آسانی کمایوں اخلاقیات اور انسان دوئی کے فلنے Humanism کے بارے میں بہت سے مولات کو جھے۔ میں اس خطاص ان مولات کا جواب دینے کی کوشش کروں گا۔

### ہومن ازم

میں نے ہومن ازم کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہارا پی ایک کتاب کے دیاہے میں ان الفاظ میں کیا تھا' انسانیت اب اپنے ارتفا کے سفر میں ایک ایسے دورا ہے ہرآ مپنجی ہے جہاں انسانوں کو انفراوی اوراج کی طور پر چھاہم نیسلے کرنے ہیں۔ایک راستہ جات و بربادی اوراج کی خودکشی کی طرف جاتا ہے اور دوسرا آشتی کی طرف جہان سب انسان اور تو میں ل کر امن وسکون کی زعر گی گڑ ارسکیس کے اسمن کا راستہ بنانے والے

> ا چی ذات کے ساتھ دوسرے انسانوں کے ساتھ اور دھرتی مال کے ساتھ آشتی کی زعر گی گزاریں گے۔

يساس دن كے خواب و يكم اربها موں جب سارى دنيا يس سب انسانوں كؤم اے وہ

ہے ہوں یا بوڑھ عورتمی ہوں یا مر و صحندلوگ ہوں یا جسمانی اور و بی طور پر بیارا کھر بیتی ہوں یا اقلیتیں کرا ہر کے حقق آل اور مراعات حاصل ہوں کے جب انسان رنگ نسل زبان اور مذہب کے تعقبات سے بالاتر ہو کرا یک دومرے کو گلے لگا لیس سے اور جب لوگ مشرق و مغرب اور شال و جنوب کہا اور تیمری دنیا کے درمیان ہونے والی جنگوں سے او پراٹھ کر یہ جان لیس کے کہ ہم سب انسان ہیں اور ایک ہی خاعمان کا حصہ ہیں اور ہمارے و جمن ہی جان ایس کے کہ ہم سب انسان ہیں اور ایک ہی خاعمان کا حصہ ہیں اور ہمارے و جمن ہی ہما انسان ایک دومرے پراٹھار ہے۔ اگر ہم سب کے متعقبل کا ایک دومرے پراٹھار ہے۔ اگر ہم سب انسان ایک دومرے پراٹھار ہے۔ اگر ہم سب کے متعقبل کا ایک دومرے پراٹھا ہے۔ سال حقیقت انسان ایک دومرے سے افاون ہیں کریں گے تو ہم سب من جا کیں گے۔ میں اس حقیقت مخواب و کیکن شرمند و تبییر ہونے سے پہلے خواب و کیکن شرمند و تبییر ہونے سے پہلے خواب و کیکن شرمند و تبییر ہونے سے ہمیں ایک بہتر مستقبل بنانے کی تحریک دیتے رہے ہیں اور جا کس میں سے دیتے رہے ہیں اور جا کس میں ایک بہتر مستقبل بنانے کی تحریک دیتے رہے ہیں اور عربی ہونے و سے ہمیں ایک بہتر مستقبل بنانے کی تحریک دیتے رہے ہیں اور عربیا دہو ہی ہمیں ایک بہتر مستقبل بنانے کی تحریک دیتے رہے ہیں اور عربی ہونے اس میں گئیل میں گئیل کے دیتے رہے ہیں اور عربی ہونے اس میں گئیل میں گئیل کے دیتے رہے ہیں اور عربی ہونے اس میں گئیل میں گئیل کو کیک دیتے رہے ہیں اور عربی ہونے اس میں گئیل کی تحریک ہوا ہوں گئیل کی تحریک ہونے اس میں ایک بہتر مستقبل بنانے کی تحریک ہونے اس میں ایک بہتر مستقبل بنانے کی تحریک ہونے دیتے رہے ہیں اور کی کے خواب ہیں۔

#### خدا

ایک وہ دور تھا جب میں ایک ایسے خدا پر ایمان رکھتا تھا جو ساتوی آسان پر اکھوں سالوں سے رہ رہا تھا۔ میرے ذہن میں خدا کا تصور آیک بزرگ باریش مرد کا تصور تھا جو ایک تخت پر براجمان تھا اور اس کے جارول طرف بیسیوں فرشتے تھے جو اس کے احکامات کے ختھر تھے۔ دہ خدا تمام انسانوں کی دعا کمیں سنتا تھا اور دن رات ان کے مسائل مل کرتا تھا۔ میر اایمان تھا کہ وہ اس کا نتات کا خالق تھا اور اس کا نتات کا ایک ہے: بھی اس کی مرضی کے بغیر نہ جاتا تھا۔

لین جول جول میراسائنس نفسیات اورانسانی تاریخ کاعلم برهااور بی نے زندگی اور
کا نئات کے مسائل کے بارے بی غور وخوش کرنا شروع کیا تو میرے خیالات اورنظریات
میں تبدیلیاں آئی گئیں۔ جھے آہت آہت اس حقیقت کا اندازہ ہوا کہ ہم سب انسان دود نیاؤں
میں دہے ہیں۔ ایک دنیا حقیقت کی مادی دنیا ہے اوردو سری دنیا خیال ہے جو ہمارے تصورات
کی بنائی ہوئی ہے۔ یہ دنیا تجریدی اور علائتی ہے۔ یہ وہ دنیا ہے جو شاعری کی اوراؤں اوراؤک ورشہ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں مختف تبذیوں کی نفسیات
مرجو آئی ہے اوران کی فتافت کے بارے میں بعیرت ماصل ہوتی ہے۔

جب ہم مختلف تہذیبوں اور فقافتوں میں خدا کے تصور کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں اندازہ اوتا ہے کہ دنیا کے مختلف معاشروں میں خدا کا تصور جدا جدا تھا۔

کی تہذیبوں میں خدامر دان فوقیت کا حال تھا اور کی تہذیبوں میں وہ صعب نازک دیوی کا روپ دھارے براجمان تھا۔ کچھ میں خدا سخت گیرا در جابر تھا اور کچھ میں شفیق اور مہر ہان۔ کچھ کچھ زمیں خدا ایک غیر مرئی حقیقت تھا جبکہ بعض میں وہ انسانوں کے بنائے ہوئے انوں کی شکل میں ایستا وہ تھا۔

کچوکلچرز میں خدا کو خالق کا درجہ حاصل تھا جس کے بارے میں گماں افلب تھا کہ وہ کا کنات سے باہر کہیں جلوہ افروز ہے۔ وہاں کے اوگ ہمداز اوست کے فلنے کو مانے تھے جب کہ جف ہمداوست کے فلنے کے بیروکار تھے۔

بعض تہذیبوں میں لوگوں کا خیال تھا کہ خدا انسانوں کے دلوں میں بستا ہے اور جمیں اس کا ادراک حاصل کرنے کے لئے باہر کہیں تلاش کرنے کی ضرورت نہیں ہے اور بعض تہذیبوں میں لوگ یہ یعین رکھتے تھے کہ ہم سب خدا کے جمال کے پراتو ہیں اور آ ہستہ آ ہستہ خدا کا روپ وحاررہے ہیں۔ وحاررہے ہیں۔

 ووان كنت تمناؤل كويك جميكة من بوراكرد ماكا

افسان کی زندگی میں بھین میں تو سائٹا کلاز پر ایمان ادا سمجھ میں آتا ہے جونت نے کھلونے مبیا کرنے کا دسیلہ ہوتا ہے لیکن وہنی طور پر بالغ ہونے کے بعد بہت سے انسان خدا کے تصور کے اس محر سے باہر آجائے ہیں اور اپنے خوابوں اور خواہشوں کی محیل کے لئے سیما کلاز جسے خدا پر انحصار کرنے کی بجائے اپنے دستِ بازو پر انحصار کرتے ہیں اپنے اعمال پر اعتبار کرتے ہیں اپنے اعمال پر اعتبار کرتے ہیں اور اپنی خواہشوں کوخود ہورا کرتے ہیں۔

جب میں نے انسانی تاریخ کا مطالعہ کیا تو جھے علم ہوا کہ پچپلی چندصد ہوں میں خدا کے تصور نے گئی صور تیں تبدیل کی جیں اور اے خاصے نشیب و فراز کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ اندھی فرجی عقیدت کوسب سے بڑی رکا وٹ ہونانی فلسفیوں کی استدلالی فکر کے باعث چیں آئی اور خدا کوجس جان لیوا مخالفت کا سامنا کرنا پڑا و وسائنس اور فلسفے کے فروغ سے پیدا ہوئی۔ خدا کوجس جان لیوا مخالفت کا سامنا کرنا پڑا و وسائنس اور فلسفے کے فروغ سے پیدا ہوئی۔

انسان اور خدا کے رشتے کے حوالے سے مشرق اور مغرب کے تمام فلسفیوں میں سے مرف دو کے افکار کو یہاں پیش کرنے کی جسارت کروں گا۔

مغرب سے کیرن آرمبڑا تک J.Krishnamurti کوئے شن ان کے افکار کا بہت احرام کرتا ہوں۔
کرشنامور آب اپنی کتاب خداکی تاریخ J.Krishnamurti سے انداز کا بہت احرام کرتا ہوں۔
کیرن آرمبڑا تک اپنی کتاب خداکی تاریخ Histroy of God شن اندانوں کے خدا پر ایمان اوراس ایمان میں تضادات کے بارے میں بیرحاصل بحث کرتی ہیں۔ان کا کہنا ہے کہ بیسویں صدی میں فاص طور پر ہولوکا سٹ Holocaust کے شرمناک المیے کے بعد خدا کے اور تحق ایمان پر ستوں کو اپنی اور تینی اور تحق تصور کوشد ید جھنے گئے ہیں جس کی وجہ سے کئی روایتی ایمان پر ستوں کو اپنی اور تینی ایمان پر ستوں کو اپنی کہ بیان ہمی کہ برا اور کی ایک مصوم ہے کو بڑاروں افراد کے مانے اس طور تے ہوئی پر لاکا دیا جی کی کہ براروں افراد کے سامنے اس طرح بھائی دیے کہ برا کی ویک اس کا چیرہ ایک خوردہ فرشتے کی طرح سامنے اس طرح بھائی دی تھی اس کا چیرہ ایک خوردہ فرشتے کی طرح سامنے اس جا کہ ایک میں تھی ہوئی اس کا چیرہ ایک خوردہ فرشتے کی طرح صحوم تھا جو ان جا کسل طالات کی وجہ سے زردی ہائی ہو چکا تھا۔ وہ خاموثی سے آب ہے آب ہے آب ہے تھی کہ خوردہ سے کہائی گھان کی طرف بوحتا رہا ۔ ایک قیدی نے جے بردر اس نیچ کی طرف تدموں سے جہائی گھان کی طرف بوحتا رہا ۔ ایک قیدی نے جے بردر اس نیچ کی طرف تدموں سے جہائی گھان کی طرف بوحتا رہا ۔ ایک قیدی نے جے بردر اس نیچ کی طرف

دیکھنے پر مجبور کیا گیا تھا سوال کیا کہ اس وقت خدا کہاں ہے؟ اور دیزل نے اپنے دل کے نہاں خانے میں ایک ڈوئی آ وازی جو کہ رہی تھی کہ دو کہاں ہے؟ ارے وہ یہیں ہے اسے یہاں ہوائی کے تختے پر چ حایا جا رہا ہے۔ ہزاروں یہودی اب خدا کو بائنے ہے الکاری ہیں جو ویزل کے کہنے کے مطابق محقوبت خانوں میں سب کے سامنے پھائی کی ہجینٹ چ مہ گیا۔ کیرن آ رسٹرا گلگھتی ہیں اگر بیضدا قادر مطلق ہوتا تو یقینا ہولوکا سٹ کوروک سکتا تھا۔ اگروہ ہرائی اورظلم کورو کئے کی صلاحیت سے عاری ہے تو چردہ ایک کمزوراور ہے کارخدا ہے اوراگروہ عالم کیر بربادی کوروک کی ملاحیت سے عاری ہے تو چردہ ایک کمزوراور ہے کارخدا ہے اوراگروہ عالم کیر بربادی کوروک کی قدرت رکھنے کے باوجود خاموش تماشائی بنتا پہند کرتا ہے تو چردہ بہت جابرہ طالم ہے۔ دنیا میں صرف یہودی ہی نہیں بلکہ اوراوگ بھی ہیں جواس بات پریقین رکھتے ہیں کہ ہولوکا سٹ کی بربادی اورظلم نے خدا کے خصی تصوراور دوا تی خربی اقدار کوشد یہ دکھتے ہیں کہ ہولوکا سٹ کی بربادی اورظلم نے خدا کے خصی تصوراور دوا تی خربی اقدار کوشد یہ دکھتے ہیں کہ ہولوکا سٹ کی بربادی اورظلم نے خدا کے خصی تصوراور دوا تی خربی اقدار کوشد یہ

مشرق کے قطفی اور صوفی کرشامورتی اس خیال کونمایاں انداز میں چیش کرتے ہیں کہ ضدا

پرانیان کو گوں کوتشد داور قلم ہے بازر کھنے میں ہری طرح ناکام رہا ہے۔ جب ان ہے سوال کیا

می کہ خدا پرانیان ایک انجی زندگی گزار نے کے لئے بہترین کوک ہے تو پھراس کا اٹکار چہ

معنی دارد؟ تو وہ فریا نے گئے آھے ہم اس موضوع پر جیدگی ہے فود کریں اور مقلی دلاک کی

روشی میں پر کھنے کی کوشش کریں۔ بھے معلوم ہے کہ آپ خدا کی ھانیت پر ایمان رکھتے

میں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ لوگ خدا پر کیوں ایمان لاتے ہیں اگر ایمان لانے والوں سے

نو چھا جائے تو دہ کہتے ہیں کہ ان کو اس ایمان سے قبلی الحمینان حاصل ہوتا ہے۔ وہئی سکون

نیس ہوتا ہے۔ زندگی میں معنی پیدا ہوتے ہیں۔ لیکن اگر ہم معروضی طریقے ہے دیکھیں تو ان

میں ہوتا ہے۔ زندگی میں ایمان کی اہمیت دتی برائی و خارت کرتے ہیں اور استحصال

کرتے ہیں۔ ایک آسانی خدا پر ایمان در کھتے ہیں اور زخمین پر قبل و خارت کرتے ہیں۔ امیر

مرتے ہیں۔ ایک آسانی خدا پر ایمان در کھتے ہیں اور زخمین پر قبل و خارت کرتے ہیں۔ امیر

مرتا ہے اور کردڑ ہی بینے کے بعد ایک مدروقی رکرکے تی داتا اور تیک نام بن جاتا ہے۔ جن

انسان بھی خدا پر یقین دکھتا ہے بعد ایک مدروقی کی داتا اور تیک نام بن جاتا ہے۔ جن

انسان بھی خدا پر یقین و تو اور بر باو کرنے کے لئے اڑے شے ان کا بھی دوہ تھا کہ خدا ان کا بھی دور تھا کہ خدا کی دور تھا کہ خدا ہے کہ دور

ساتھی پائلٹ co-pilot ہے۔ تمام امرا وزرا جرنیل اور صدر جوخدا کے نام لیوا ہیں اور اس پر
ول کی اتھاہ مجرائیوں میں بقین رکھتے ہیں کیا وہ دنیا کے جوام کے لئے ایک بہتر جگہ بنانے میں
معاون جاہت ہوئے ہیں۔ ایسے لوگ جوخدا پر یقین کا دعویٰ کرتے ہیں انہوں نے ہی آدمی دنیا
کوتباہ و بر بادکر کے دکھ دیا ہے اور ان ہی کی وجہ سے لوگ سمپری کی حالت میں تی رہے ہیں۔
حتیٰ کہ آج کے دوہم عمر رہنما جو دنیا کوجہنم کی بھٹی میں جمو تکنے میں برابر کے شریک
ہیں ایک مشرق کے اسامہ بن الا دن اور دوسرے مغرب کے جارئ بش ندسرف خدا پر یقین
رکھتے ہیں بلکہ دونوں کا دعویٰ ہے کہ خدا ان ہی کے ساتھ ہے۔

# پنیبر

ایک وہ دورتھا جب میراایمان تھا کہ تمام تغییر خداکا الہای پیغام انسانوں تک پہنچاتے
ہیں اورانسانوں کو مافوق الفطرت مجرے دکھاتے ہیں۔ آہتہ آہتہ بجھا حساس ہوا کہ وہ اوگ
ایسے ہمدرد رہنما تھے جو اپنی قو موں کوسنوار تا چاہتے تھے اور ایک منصفانہ نظام قائم کرنا چاہتے
تھے۔ وہ چاہتے تھے کہ اوگ ادی دنیا کے جال میں نہ پھنسیں اور ایک ورویٹانے نمرگ اپنا کیں۔
وہ انسانوں کومعرفت کی راہ دکھانا چاہتے تھے۔ وہ اس دنیا کے انسانوں کے دکھوں کو کم اوران کی خوشیوں کو برحھانا چاہتے تھے۔ انہوں نے خودالی زندگیاں گڑاری کہ ان کے کرواروں نے بہت خوالی زندگیاں گڑاری کہ ان کے کرواروں نے بہت کے انسانوں کو کرواروں نے بہت کے انسانوں کے کرواروں نے بہت کے انسانوں کے کرواروں نے بہت کے انسانوں کو کرواروں نے بہت کے انسانوں کو اورادی اور معاشرتی طور پر بہتر زندگی گڑارنے کی تحریک کے کہ کہ دوراروں کے بہت کے انسانوں کو افرادی اور معاشرتی طور پر بہتر زندگی گڑارنے کی تحریک کے لیے بخشی۔

میں نے تغیروں صونیا اور درویشوں کی شخصیت اور طرز زندگی کے بارے میں جو کیا ہیں اللہ میں سب سے زیادہ جھے ایک المیر نفسیات ڈاکٹر رچرڈ ہوک Dr. Richard پڑھی ہیں ان میں سب سے زیادہ جھے ایک المیر نفسیات ڈاکٹر رچرڈ ہوک Bucke کی کتاب آفاقی شعور Cosmic Consciousness نے متاثر کیا ہے۔ وہ کتاب جھے آئی پندآئی کہ میں نے بہت سے دوستوں کو اسے پڑھنے کا مشورہ دیا۔ ڈاکٹر ہوک اس کتاب میں تغیروں موفیا اور درویشوں کی زعر کیوں کا نفسیاتی تجزید ہیں کرتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ اگر ہم زمین پرشعور کے ارتفاکا مطالعہ کریں آؤ ہمیں احساس ہوگا کہ شعور نے لاکھوں سالوں میں ارتفاکی تین پرشعور کے ارتفاکا مطالعہ کریں آؤ ہمیں احساس ہوگا کہ شعور نے لاکھوں سالوں میں ارتفاکی تین منازل ملے کی ہیں۔

شعوری پہلی منزل سادہ شعور simple consciousness کی تھی جو جانوروں اور پرندوں میں پائی جاتی ہے۔ شعور کی دومری منزل اپنی ذات کے شعور sclf consciousness کی تھی۔ جب
حیوان کوا بنی ذات کا شعور ہوا تو وہ انسان بن گیا۔ حیوان جائے ہیں کیکن انسان جانے ہیں کہ
وہ جانے ہیں۔ انسانوں کی اس خاصیت نے انہیں زبان تخلیق کرنے کی استطاعت
بخش۔ بیوک کا خیال ہے کہ ارتقا کے ابتدائی مراحل میں صرف چندانسانوں کوا بنی ذات کا شعور
ہواہوگالیکن آ ہشا ہت سب انسانوں کوا بنی ذات کا شعور ہوگیا۔

شعور کی تیسری منزل آفاتی شعور cosmic consciousness ہے۔انبانی تاریخ میں صرف چندا کی لوگ اسٹے خوش قسمت ہیں جنہیں بیشعور حاصل ہوا۔ ہوک نے جن عظیم لوگوں کے آفاتی شعور کو سراہا ہے ان میں بدھا Buddha سے کے روالٹ وہمین Walt سیسے تیرہ لوگ ہیں۔ ہوک کا خیال ہے کہ انسانی ارتفاکے ساتھ ساتھ آفاتی شعورد کھنے دالے ہوسے اور دواجی خااہر کو مانے والے کم ہوتے جائیں مے۔

بوک کا خیال ہے کہ ہرمعاشرے میں ارتقا کے حوالے سے دو طرح کے انسان پائے جاتے ہیں۔

> اعلیٰ درہے کا ذہن رکھنے والے اولیٰ درہے کا ذہن رکھنے والے

## غماجب

بتا كي لين ان كے ويروكارائ برزگول كى طرح دانائيں تھے۔انہوں نے ان صدائول كو مخلف روا تول ميں پابتد كرديا اور ان سے مخلف ندا بب بنا ديدان غدا بب نے بخيرول كے الفاظ او محفوظ كر لئے ليمن ان كى روح كھودى۔ان كے پيروكارمولوئ پادرى اور پيٹرت بن كے ادالوگول پر فتو كے اور گوگول پر فتو كے اور گوگول پر فتو كے اور گوگول پر فتو كے اور ہوت كا بيام دينے كى بجائے جہم كى خبر يں سنانے كے۔ ان مواد يوں اور پنٹرتول نے معاشرے ميں اتنى طاقت اختيار كرلى كدووعوام كا استحصال كرنے كے۔

آستہ آستہ آستہ فلف غراب نے غط نفرت اور سخی کی دیواری کھڑی کرتی شروع کر دیں۔ کرشا مورتی کھٹے ہیں غراب نے انسانوں کو خدا کے بائے والوں اور نہ مائے والوں میں تقلیم کردیا ہے اوران کو غربی جنگوں کے لئے تیار کرایا ہے تاکہ وہ خدا کے نام پرانسانوں کا خون بہا کیں بعض ان جنگوں کو سیمی جنگیں crusades کہتے ہیں اور بعض جہاد۔

انسانوں کا المیدیہ ہے کہ ان تغیروں کے دیروکار جود نیاش امن لانا جا ہے تھے آت کے دور میں خدا کے نام پرایک دوسرے کو آل کردہ ہیں۔

میراخیال ہے کو مختلف نما ب میں پیٹیبروں کے جاتھین مولو ہوں پنڈتوں اور پادر ہوں سے زیادہ سنت سادمو صوفی اور درویش ہیں جو معرفت کی راہ پر چلتے رہتے ہیں اورعوام پر فتوے لگانے کی بجائے انہیں ول سے لگاتے ہیں۔وہ لوگوں کو مختلف فرقوں میں ہانشے کی بجائے ایک جہت کے بینچ محمل کرتے ہیں۔

# آسانی کتابیں

ایک دو زماند تھا جب میں آسانی کابوں میں زعرگی کے مسائل کے بارے میں بحرب تسخ حاش کیا کرتا تھا۔ اس دور میں میرا خیال تھا کہ ان آسانی کا بول میں ایسے تو انین موجود ہیں جن کی روشن میں مما لک کے دستور بننے جاہمیں۔ ان دنوں جھے یہ می فکر لائن رہتی کہ اگر میں نے آسانی دی پڑمل ندکیا تو میں دامسل جنم ہوجاؤں گا۔

کین سائنس فلفہ اور اوب کے مطالعہ کے بعد جھے احساس ہوا کہ آسانی کتابوں کی مختف آئیس سائنس فلفہ اور اوب کے مطالعہ کے بعد جھے احساس ہوا کہ آسانی کتابوں کا مختف آئیس متفاد تغییر ہی بھی کی جی اور جھے جیسا طالبعلم ، جوان زبانوں سے واقف نہیں مجھی بھی ان کتابوں کا اصل مفہوم نیس جان سکتا۔ جھے رہی ہی

ا عدازہ ہوا کہ مختلف نداہب میں جو ندہی جنگیں ہوتی آئی بین اس کی ایک وجہ یہ ہے کہ بعض فرقے آساتی کتابوں کا لغوی ترجہ کرتے ہیں اور بعض علامتی اور استعاراتی۔

اب میں یہ مجھتا ہوں کہ آسانی کا ہیں جوائے عہد کے عکمانداوب کا حصرتھیں اب
ہمارے لئے لوک ورشکا درجہ رکھتی ہیں۔ وہ کا ہیں ہمیں مختلف ثقافتوں کی نفسیات اور ساجیات
کو بچھنے میں مدود تی ہیں۔ اب میں مجھتا ہوں کہ آسانی کتابوں کو زندگی کے مسائل کے بارے
میں خور وفکر کے لئے پڑھنا چاہئے لیکن اس سے ملک کے قوائین نہیں نکالنے چاہئیں۔ وہ
کتابیں معرفت کی کتابیں ہیں سیاسی دستاویزات نہیں ہیں۔ یہ برخمتی ہے کہ مختلف مذاہب
کے نہ ہی رہنما ان کتابوں کا استحصال کرتے ہیں اور انہیں اپنے خود غرضانہ سیاسی مقاصد کے
لئے استعال کرتے ہیں۔

#### اخلاقيات

میں نے زعدگی میں جس قدر نیکی اور ہدی ہے بارے میں نور کیا ہے مجھے ای قدرا عمازہ مواہے کہ بعض نیکیاں اعلیٰ ورجے کی ہیں اور بعض اونیٰ ورجے کی۔

میری نگاہ میں سب سے اونی درج کی نیکیاں وہ میں جوخوف کی وجہ سے کی جاتی
ہیں۔ایسے اوگ بچھتے ہیں کہ اگر انہوں نے نیکی نہ کی تو انہیں اس دنیایا آخرت میں سزالے گی
اور وہ جہنم کی آگ میں جلیں نے پخلف ممالک کی حکومتیں ایسے انسانوں کی نفسیات سے
واقف ہیں اسلئے وہ ایسے قوا نیمن بناتی ہیں تا کہ لوگ جیل یا موت کے خوف سے بدی نہ کریں۔
ورمیانے درج کی نیکیاں وہ ہیں جو کسی لا کی کی وجہ سے کی جاتی ہیں۔ چاہے وہ کسی
انسان کی خوشنودی ہو یا کسی انعام کی خواہش بعض لوگ بخواہ کی خواہش اور بعض جنت کی لا کی

میں ایٹھے کام کرتے رہتے ہیں۔ میری نگاہ میں سب سے اعلیٰ درج کی نیکی وہ ہے جس میں انسان وہ کام کرتے ہوئے خوداس سے جہددل سے محظوظ ہوتا ہے اور اسے پر معنی مجھتا ہے۔ جیسے ایک فنکارٹن گلیل کرتے ہوئے اور ایک ماں اپنے نیچ کا خیال رکھتے ہوئے محظوظ ہوتی ہے۔ اس کے لئے وہ کام بذات خوداس کام کامعاد ضربوتا ہے۔

مين اكثراد قات نيكى كى نين سفحول كومندرجد ذيل مثال سے واضح كرتا مول-

تین لوگ خدمت خبل کررے تھے

پہلا ایک تو جوان تھا جے ج نے اس کی جرم کی سزا کے طور پرسو تھنے خدستِ علق کرنے کوکہا تھا۔

۔ دوسراایک جوان تفاجواس کئے خدمتِ خلق کررہا تفا کیا ہے اس کی بنیاد پرایک طازمت ل تکے۔

تیسرا ایک ادمیزعمر انسان تھا جو اپنی ذمہ داریاں ادا کرنے بعد غریبوں کی خدمت کردہاتھا۔ اے نہ تو کسی جج نے تھم دیا تھا اور نہ بی اس نے اس خدمت ہے کوئی مستلیط کرنا تھا۔ میری نگاہ میں اس کی خدمت پہلے دونوں انسانوں سے بہتر تھی کیونکہ وہ سو نیصد مخلص اور بےلوث تھی۔

میراخیال ہے کہ والدین اور اسما تذہ کو اپنے بچوں کو ادنیٰ درجے کی نیکی کی بجائے اعلیٰ درجے کی نیکی کرنے کی ترفیب دینی جاہئے۔

يارے ذيثان!

اب جبکہ میں خدا اور ندیب کو تیر باد کہ کرانسان دوئی کے فلنے Humanism کو محلے لگا چکا ہوں میری زعدگی میں اہم تبدیلیاں رونما ہوئی ہیں۔اب میں پہلے کی نسبت

... الى ذاتى زعرى اور ماحول سے زياده مطمئن مول

اب يل علي كامول اورخد مت علق برزياده اوجد ينامول

.... اب من تمام انسانون ان كے عقيدون اوردواجوں كوعزت اوراحر ام كى نگاہ سے و يكم الدول

.. اب میں ندمرف ذہب کی آزادی freedom of religion بلکہ ندہب سے آزادی freedom from religion ریجی یقین رکھتا ہول اور

اب میں محسوں کرتا ہوں کہ فدہب اور عقیدہ ہرانسان کا ذاتی معالمہ ہے۔ جہاں تک
ساجی زیرگی کا تعلق ہے تمام معاشروں اور حکومتوں کوعقیدوں سے بالاتر ہوکرانسان
دوئی کی روشنی میں شہر یوں کے لئے تو انبین اور روایات وضع کرنی چاہیں۔ ہمیں اس
بات کا خاص خیال رکھنا چاہئے کہ حوراتوں 'بچوں اور انفیتوں کومردوں کے مساوی حقوق
اور مراعات کیس۔

میں جس زمانے میں خدااور خد برایمان رکھنا تھا اور با قاعدگی کے ساتھ فرہبی شعار کی بایدی کرتا تھا اس زمانے میں مجھے حیات بعد الموت کے خربی تصور کے تحت جنت الفردوس میں جانے کی شدید خواہش تھی۔ انسان دوئی کے فلنے کو اختیار کرنے کے بعد میں ایک ایسا انسان منے کی سعی کرتا ہوں جس کا

... دماخ ایک سائمندان کی طرح منجس ہو

... دل ایک شاعر کی طرح جمالیات کاشیدائی ہو

اور

... مخصیت ایک درویش کی طرح امن پنداور خدمت طلق کے لئے بے تاب ہو میں اب بیہ بات خوشی اور فخرے کہ سکتا ہوں کہ میری زعر کی خدا اور غرب کے بغیر بہت ہموار بامعنی اور شاخت گزرری ہے۔

> ے عجب سکون ہے میں جس نصا میں رہتا ہوں میں آئی ذات کے غار حرا میں رہتا ہوں

تهاراماموں خالد سہیل

# نوع انسانی کے مصائب کے سات اسباب

خليق: خالد سبيل مرجمه: امير حمين جعفري

اکیسوس صدی جی نوع انبانی ایک دوراہ پر ہادر مخفوان شاب کی صدول کو بھی چھوری ہے۔ ایٹم بم کی ایجاد کے بعد تاریخ انبانی جی بہلی باراجا گا خود کئی کے دہائے پر بھی کھڑی ہے۔ بھے اسد ہے نوع انبانی ای جائی کا راستہ اختیار کرنے کی بجائے ارتفا کی اگلی مزل کا اورامن واشتی ہے ذیمہ ورہنے کے لیے بقائے باہمی کی گزرگا ہوں کو استخاب کرے گو۔ نوع انبانی کو اس حقیقت کو بھے کی ضرورت ہے کہ بطور انبان ہم ندمرف ایک دوسرے سے نوع انبانی کو اس حقیقت کو بھے کی ضرورت ہے کہ بطور انبان ہم ندمرف ایک دوسرے سے بڑے ہوئے ہیں بلکہ ہمیں بہتر مستقبل کے لیے مشتر کہ جدوجید کی ضرورت ہے تا کہ ہمارے مصائب جی کی واقع ہوئے۔

میں جب انسانی مصائب کے معاصر معاشرتی معاشی اور سیای اسباب کا تجوید کرتا موالا ا او مجھوری ذیل سات اسباب د کھائی دیتے ہیں۔

#### 1- طبقات كاستله Issue of Class

عوام الناس کی اکثریت الی آبادیوں یا قومیوں میں زندگی گزارتی ہے جہاں امیر و فریب طبقے کے درمیان ایک واضح اور وسیع فلیج موجود ہوتی ہے۔ جب ہم اونے متوسط اور نیجے طبقے جیسی اصطلاحات استعال کرتے ہیں قو درامس ہم اس فلیج کی موجود گی کی تائید کرتے ہیں جو محروم اور مراحات یا فت طبقوں کے درمیان موجود ہوتی ہے۔ بیا کی دردنا کے حقیقت ہے کہاس دنیا 20 فیصد اوگ تقریباً 80 فیصد وسائل پر قابض ہیں جبکہ 80 فیصد آبادی 20 فیصد وسائل پر قابض ہیں جبکہ 80 فیصد آبادی 20 فیصد اور کی اس منائل پر زندگی گزارتے پر مجبور ہے۔ ترقی پر براور ترقی یا فت ممالک کے درمیان بین خواتفریق

جیران کن ہے۔ ونیا کی ہرسرآ وردہ اقلیت کی زندگی تمام آسائٹوں سے ہیرہ مندہوتی ہے جبکہ فریب اکثریت غذا اور سر پسمائبان کی جدوجہ ہیں گرفتار ہے۔ بیا کثریت ندتو بچوں کے تعلیمی افراجات پورے کرعتی ہے بلکہ اودیات کی قوت فرید سے بھی محروم ہے۔ وہ وقت آن پہنچا ہے کہ محروم اور سراعات یا فتہ طبقوں کو زمر ف علاقائی بلکہ عالمی سطح ہاس مسئلے کی حقیقت مجھ لیمنا چا ہے کہ محت اور رقاح عامد کے مسائل ہماری مشتر کہذ مدداری ہیں اور فوج ان ان کی کو بی ایس مسئلے کی انتقار کرنا ہوگا جس کے سب کروارش پر موجود لاکھوں بچے جو باقعی ایک ایسا طرز زندگی افتقار کرنا ہوگا جس کے سب کروارش پر موجود لاکھوں بچے جو باقعی غذا مجوک اور قابلی علاج امراض کے باعث مرجاتے ہیں ان کی زندگی محفوظ ہو سکے برق یا فتہ ممالک کی محاشی یافتہ ممالک اگر اس سنکے کی حقیقت کو بچھ لیس تو امید کی جاشتی ہوگی برقی یا فتہ ممالک کی محاشی اور سیا کی خود انحصاری اور آزادی کے حصول کی حوصلہ افزائی ہوگی برقی یا فتہ ممالک کی محاشی طرف کینیڈ اجسے ممالک ہیں جہاں عوام الناس کو معاشرتی معاونت کے نظام کے ذریعے مفت طرف کینیڈ اجسے ممالک ہیں جہاں عوام الناس کو معاشرتی معاونت کے نظام کے ذریعے مفت تعلیم اور علاج کی مہوئتی میں جہاں عوام الناس کو معاشرتی معاونت کے نظام کے ذریعے مفت تعلیم اور علاج کی مہوئی میں جہاں عوام الناس کو معاشرتی معاونت کے نظام کے ذریعے مفت تعلیم اور علاج کی محاش میں جہاں عوام الناس کی معاشرتی معاونت کے نظام کے ذریعے مفت تعلیم اور علاج کی محاش میں جہاں عوام الناس کے پڑوس یعنی امریکہ میں وہ ہیں۔

# 2- رنگ نسل اور ذات کا مسئله Issue of Race and Ethnicity

طبقاتی تغریق کے سائل کے علاوہ مختلف قومیوں کے درمیان آسل کی بنیاد پر بھی غیر ساویاندویہ پلیا جاتا ہے۔ اس اختیازی اور غیر مساوی رویے کی آیک مثال جنوبی فریقت ہے جہاں سفید قام اور گندی رگعت کے لوگوں کی نبست زیادہ حقوق ومراعات حاصل رہے جیں۔ وہاں سیاہ قام اور گندی رگعت کے لوگوں کی نبست زیادہ حقوق ومراعات حاصل رہے جیں۔ وہاں سیاہ قام اکثریت پر سفید قام اقلیت حاکم ری ہے۔ ہندوستان میں بھی ذات پات کا نظام صدیوں سے مائج ہے۔ جی کہ مسلمانوں میں ساوات کودیکر مسلمانوں پر سیادت حاصل ہے۔ ایسے دویے معاشرتی تا انعمافیوں اور تا ہمواریوں کو جنم دیے جیں۔ ریاست ہائے حاصل ہے۔ ایسے دویے معاشرتی تا انعمافیوں اور تا ہمواریوں کو جنم دیے جیں۔ ریاست ہائے متحدہ امریکہ جن مارٹن لوقع کی جونیر (Junior) کو اختیازی قوانیون کے خلاف خت جدہ در کرنی پڑی تا کہ سیاہ قام لوگوں سے سفید فام لوگوں کی طرح برابری کا سلوک ہو سکے۔ جدد جدد کرنی پڑی تا کہ سیاہ قام لوگوں سے سفید فام لوگوں کی طرح برابری کا سلوک ہو سکے۔

# 3- صنف کامسکله Issue of Gender

عبدِ ماضي مين ونيا كے محد حصول ميں ماوران خطام معاشرت كائم تفااور عوراق كوعزت كى

نگاہ ہے دیکھا جاتا تھا۔ مادری زبان اور مادروطن کھات ہمیں ای عہد کی یاددلاتے ہیں۔ گزشتہ چندصد یوں ہے نوع انسانی پدری نظام معاشرت شرمصروف بودد باش ہے جہاں جورتوں کونہ صرف دوسرے در ہے کاشہری سجھا جاتا ہے بلکہ وہ بہت سے حقوق و مراعات ہے بھی محروم کر وی گئی ہیں۔ آزادی نسواں کی تحریک جورتوں کے حقوق اور مساوات کے حوالے ہے ایک عمدہ قدم تھا مگر پدری نظام معاشرت اور اس کے مقیم بیرا ہونے والے مردوں کے دو ہوں کی جڑیں اتنی مجری اور مضبوط ہیں کہ جورتوں کومردوں کے برابرمقام دینے بھی شابدا بھی مزید کی نشوں کا سنر درکار ہو۔ یہاں اس امر کا ذکر دلجی سے خالی نہ ہوگا کہ تہذیبی و ثقافی روایات کے ماتھ ساتھ ماتھ کے ایک اور نہ ہوگا کی خریجی اجتماع کی نہ ہوگا کی تبذیبی و ثقافی روایات کے ساتھ ساتھ اکثر غراجب میں کوئی جورت نبوت کی حال نہیں ہو کئی اور نہ تی کی غربی اجتماع کی میں اجتماع کی خریجی اجتماع کی خریجی اجتماع کی ماتھ ساتھ اکثر غراجب میں کوئی جورت نبوت کی حال نہیں ہو کئی اور نہ تی کی غربی اجتماع کی ماتھ وائی کے در جے پرفائز ہو کئی ہو۔

#### 4- ندبب کامسکله Issue of Religion

جہاں کھے نفوس ندیب کی بنیاد پرخود کو بہتر انسان کے مرتبے پر فائز کرنا جائے ہیں اور اين اطراف مي اين والول كي خدمت كافرييندانجام دينا جات جي وجي وجيل وكوك فدب كى ينايردوسرول كوند صرف لائق احتساب يجهة بين بلكه اينة تادي روي كا اظهار محى كرت میں اور ان کی نظر میں جو گنبگار ہیں انہیں کیفر کردار تک بھی پہنچانا جا ہے ہیں۔ ندجی گروموں کی مختلف فرقول بین تقسیم اورایک دوسرے کے خلاف برسر بیکار ہونا یقیناً ایک الهناک منظرنامہ ب\_ جيے عراق من الم تشيع اور الل سنت فرتوں كو حقارب مونا يا آئر لينڈ ميں يمتعولك اور پروشننٹ فرقوں کی آویزش یامسلمانوں اور یہودیوں کا اسرائنل میں جنگ وجدال ان سب سای جنگوں کی بنائے فساد فدہب ہے۔ اسے فرای عقائد و تعضبات سے بالاتر جو کرو ہریت اور انبان دوئ Humanism کے پیروکاروں کے لیے اپنے دل میں نرم کوشدر کھنا یا اختلاف الرائے كے باوجود ديكر فداہب اور فرقوں كے بير وكاروں كوخوش دلى سے قبول كرنااور انیں لائق معاشرت تصور کرناعامتدالناس کی اکثریت کے لیے آج بھی کارد شوار ہے کیونکدان ك تكاه بس وه كنهكار بين اوران كافعكان جنم ب-اى طرح فد بين رياستون كا وجود بمي اقليتي فرقوں کے لیے باصبے آزاد ہے۔ انہیں عمران ریائی قوانین کی بنیاد پرسزاوتادیب کا ہدف مخبراتے ہیں۔ میری رائے میں وہ وقت آن پہنچاہے کہ حکومتوں کو گرمے معجد۔ ریاست کو

—118———

جدار کھنا جا ہے اور ایس سیکولر ریاستوں اور معاشروں کا وجود عمل میں آنا جا ہے جہال عام لوگوں کون صرف ند ہی آزادی بلکہ ند جب ہے آزادی کا بھی اختیار حاصل ہو۔

# 5- جنسي ترجيح كامسئله Issue of Sexual orientation

ہم جن پری کے حوالے ہے جب بھی دیا نتدارانہ گفتگو ہوتی ہے تو بہت سے تعقبات نمودار ہوتے ہیں۔ کچے معاشرے ہم جنسی کو غیرا خلاقی اور کچھا سے غیر فطری تنظیم کرتے ہیں اور بعض اسے غیر قانونی تصور کرتے ہیں۔ ہم جنس پیندم داور تورتیں صدیوں سے عامتدالناس کے اس ہاروا سلوک اور رویے کے ہا عث مصائب اور آلام کا شکار رہ ہیں۔ البتہ کچھ تما لک نے حال ہی میں آئیس شادی کے حقوق دیے ہیں اور آئیس سیافتیار بھی دیا ہے کہ وہ اپنی مجبت کا اظہار برم عام کر سیس۔

# 6- جسمانی اوروینی معندوری کا مسئله

#### Issue of Physical and Mental Disabilities

جسمانی اور دینی مریضوں کو نامناسب رویے کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ہم سب بارہا اس امرکا مشاہدہ کرتے ہیں۔ان میں ہے اکثر افراد کو نہ صرف اپنے افراد خانہ کی طرف سے تنی رویے کا سامنا کرنا پڑتا ہے بلکدائی جائے روزگار پہ تعقبات کا نشانہ بننا پڑتا ہے۔ کینیڈا میں معذورافراد کے لیے گاڑی کی پارکٹ کے لیے تضوص جگداس حوالے سے خوش آئے دقدم ہے۔ جول جول اوگول میں آگائی ہو صربی ہے وہ ذبنی وجسمانی طور پر معذورافراد کے ساتھ تا دیجی رویے کی بجائے ہدرداندرو بیا تھیار کرد ہے ہیں۔

### 7- قومیت کا ستله Issue of Nationalism

افراد جہاں پیدا ہوتے ہیں اس ملک کے ساتھ اپنی شاخت جس مضبوطی سے قائم کرتے ہیں اس کا مشاہرہ یقیناً ایک جران کن تجربہ ہے۔ ان کا جذبہ حب الوطنی ندمرف آئیس اسپنے وطن سے ہے الفتیار محبت کرنے پر ماکل کرتا ہے بلکہ بعض دفعہ پڑوی مما لک جنہیں وہ دخمن تصور کرتے ہیں کے خلاف بڑک کا محرک بھی بڑتے ہے۔ اگر جذبہ حب الوطنی کی عمارت ندہب کی بنیادوں پراستوار ہوتو جنگ ایک مقدی جنگ کی صورت اختیار کر گیتی ہے۔ بعض افراد کے
لیے ایسی جنگ جہاد اور بعض کے لیے صلیبی جنگ قرار پاتی ہے۔ اس طرز قلر کی ایک مثال
اسامہ بن لا دن اور جورج بش کی جنگ تھی جس میں لا کھوں افرادا ہے رہنماؤں کے غربی اور
سیا کی نظریات وعقاید کی اعظی تقلید کی وجہ ہے تشدد کا نشانہ ہے۔ جنگ کا یہ سلسلہ سل درنسل
جاری روسکتا ہے جےرو کناناممکن نہیں تو دشوار ضرور ہے۔

# اختثأى رائے

جب ہم انسانی تکالف و مصائب کے منذکرہ بالا سات اسباب کا تجویہ کرتے ہیں تو اس امرے آگاہ ہوتے ہیں کہ پچھ اسباب انسانوں کی کثیر تعداد پر اور پچھ قلیل تعداد پراڑ اعماز ہوتے ہیں۔ جیسے طبقاتی مسئلہ 10 فیصد آفراد کو متاثر کر سکتا ہے۔ پچھ افراد دوسروں کی نبست زیادہ فیصد اور جنسی ترج کا مسئلہ 10 فیصد افراد کو متاثر کر سکتا ہے۔ پچھ افراد دوسروں کی نبست زیادہ متاثر ہو سکتے ہیں کیونکہ ان کے مسائل کے اسباب ایک سے زیادہ ہیں۔ مثال کے طور پر ایک سیاہ قام ہم جنس پرست مزدور عورت کی جدوجہد جارمحازوں پر ہوگی اور اسے ایک سے زیادہ مسائل کا سامنا کرنا ہوگا۔

ہم انسانی حقوق کی تظیموں کا جب عالمی سطح پر مشاہدہ کرتے ہیں تواس حقیقت ہے آگا،
ہوتے ہیں کہ پچھاوگ آیک گروہ کے حقوق کے تحفظ کاعلم بلند کرتے ہیں جبکہ ہاتی گروہوں کو
نظرائداذ کردیتے ہیں۔ یہ ایک المناک حقیقت ہے کرنوع انسانی صدیوں سے آلام وصما ب
کا شکار ہے۔ اب ہم جدیدعلوم کی وجہ ہے جن می سائنس طب نفسیات اور معاشیات شائل
ہیں بہت سے سائل کر سکتے ہیں لیکن اس تہدیلی کے لیے ہمیں ایسے ذمہ دار لوگوں اور مقامی
اور بین اللقوائی تقیموں کی ضرورت ہے جو کئ آورش اعلی نصب احجین اورائن اور سائی انسان
پر یقین رکھتی ہوں اور اپنے نظریاتی اور سیاسی اختلافات سے بالاتر ہوکرئ کرکام کریں اور
انسانیت کے لیے ایک بہتر صفائل کی تفکیل کریں۔ نوبع انسانی ایک دورا ہے پر کھڑی ہے۔
بر یقین رکھتی ہوں اور اپنے نظریاتی اور سیاسی اختلافات سے بالاتر ہوکرئ کرکام کریں اور
انسانیت کے لیے ایک بہتر صفائل کی تفکیل کریں۔ نوبع انسانی ایک دورا ہے پر کھڑی ہے۔
بر یقین رکھتی ہوں اور پرامی و نیا قائم ہوگی۔
سکولڑا نسان دوست اور پرامی و نیا قائم ہوگی۔

# سیکولراخلا قیات اورسات انسان دوست مفکرین تخلیق: خالد سیل مرجمه: معدد حمین

. محرّ شته بالورنوم پرمنسٹ السوى اليشن (Toronto Humanist Association] مِن برے لیکچر کے بعد ایک فرجی فاتون نے جھے بیروال ہو جھا کہ 'اگرآپ فدار، نبوں یر، خداجب یر، وحی یر، ممناه واتواب کے تصور اور قیامت کے دن پر بیتین نہیں ریمنے تو آپ اور ويكرآ زادخيال مكرين خداو فرب رجنما كى كهال سے حاصل كرتے ہيں؟ آپ كى بدايت كا

جب بھی اہل دین وابمان خواہ وہ مسلمان ہوں، عیسائی ہوں یا بہودی مجھے ہے بیسوال ہو چھتے ہیں او میراموقف یکی ہوتا ہے۔

كەمدىوں كے سفر كے بعدانسان ارقة كى اس منزل پر پہنچ ممياہے جہاں تنس انسانى ميں ایک ذاتی معمیراورساجی شعور پیدا ،و چکا ہے۔اس معمیراور شعور کی تفکیل کے بعد انسان کوآفاقی رشدوہدایت کی ضرورت نہیں ہے۔انسانی تاریخ کے مطالعے سے میں اس منتج پر پہنچاہوں کہ ہر مدی اور ہرمعاشرے میں ایسے مفکر پیدا ہوئے ہیں جنہوں نے انسان دوئ کے فلسفہ کا درس دیا ہے۔اس قلیفے کی بنیاد انسانی تجربات سے حاصل کی ہوئی تعلیمات برین ہے اور مین شعور ذات المارى بدايت كاسر چشمرے۔

اكيسوير معدى كالنسان آزاد وخود عقار بساس بياعتيارها مل ب كدو وشرق وسلى عن جنم لينے والى ان ويى روايات كى جروى كرے جو حفرت موئى ، حفرت يسى اور حفرت ميلا نے بدایات ربانی اور مقدس محیفوں کے ذریعے انسانوں تک پہنچائی اور یا وہ ان سیکولر اخلا قیات اور فلسفه کی پیروی کرے جوسیکولر ماہرین نفسیات اور انسان ووست مفکروں نے چین، بھارت، بونان، بورپ اور شالی امریک میں مروج کیں۔ سیکور اور بیومنیٹ مفکروں کی فہرست بہت طویل ہے، میں اس مضمون میں دنیا کے مختلف قطوں سے مرف سات ہومنیسٹ مفکروں کی اخلاتی تعلیماٹ پرتوجہ مرکوز کروںگا۔

# 1- كنفوشس CONFUCIUS

جب ہم جدیدانیانی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ کنفوٹ پہلا ہومنسد مفکرتھا جو 551 قبل سے 479 قبل سے جس چین جس رہا۔وہ پہلامفکرتھا جس نے ہمیں سیکار فلنفے ''ایک دوسرے کی رائے کا احرّ ام کے بنیادی اصول سے دوشتاس کرایا۔''

اس اصول کو ہم یوں بیان کر سکتے ہیں کد دوسروں کے ساتھ ایبا سلوک نہ کرو جو اپنے ساتھ کرنا پند نہ کرتے ہو۔ ساتھ کرنا پند نہ کرتے ہو۔ اس اصول کو سنہری اصول Rule ہمی کہتے ہیں۔ کنفیوسٹس کو ہو میست فلسفہ کا بانی بھی کہا جاتا ہے۔ اس نے بیاصول بھی جیش کیا ہے کہ سی کے اس نے بیاصول بھی جیش کیا ہے کہ سی کا کہنا تھا کہ انسان فطری طور نیک سرشت ہے اور بات کی بنا پر کرنی جا ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ انسان فطری طور نیک سرشت ہے اور ہمیں اس کا احترام کرنا جا ہے۔

ہمیں انسان کو نیکی اور ہملائی کی ترفیب دینی چاہیے۔ بیٹیں کدائے گنبگاراور بدسرشت کہدکر بزور و جبراس کی زعرگی پر پابندیاں عائد کریں۔ کنفیوشس کا اپنے معاشرے بھی اتنا احترام کیا جاتا تھا کہاس کووز پر انصاف کے عہدے پر فائز کیا جمیا تھا۔ اپنے دوروزارت بھی اس نے معاشرے بھی ہے شاراصلا حاست نافذ کیس۔ وہ محکمرانوں کو بھیشہ بیر شورہ و بتاتھا کہ خود ان اخلاقی اصواوں پڑمل کروجن پرجوام ہے کمل کروانا جا ہے ہوں۔

#### 2- برحا BUDDHA

ورراسكورظفى بده اتعا بوده و قبل سے 483 قبل سے بی بندوستان بین رہا۔ اس کو سرواسكورظفى بده اتعاب وده و قبل سے 483 قبل سے جی جانا جاتا ہے۔ ذاتی ریاضت ہے جب وہ عرفان اسک منزل تک پہنچاتو اس کو بدھا کے نام ہے بھارا جانے لگا۔ اس نے اپنے عہد کے فرائی مقا کداورتو ہمات پر سوالات افعائے اورا خلاتی قوالین اورروایات کو پیلے کیا۔ اس نے لوگوں کو بیقیم دی کہ انہیں اسپے دل ، اپنے دل ، اپنے میراورا پی عقل وہم پر مجروسہ کرنا جا ہے۔ اس کا کہنا ہے کسی بات پراس لیے

یقین مت کردکرده بات کی بزرگ نے کی ہے۔

کوئی عقیدہ اس لیے مت اپناؤ کر سب لوگ اے مانے ہیں۔

کی بات پراس لیے یقین مت کرد کہ اس کاذکر قدیم محینوں میں آیا ہے۔

کی بات پراس لیے یقین مت کرد کہ سیمیان فیب سے آیا ہے۔

کی بات پراس لیے یقین مت کرد کہ سیمیان فیب سے آیا ہے۔

مرف اس بات کا یقین کرد جے تہاری ذات نے بچ جانا اور پر کھا ہو۔

برھا کا خیال ہے کہ انسان کا البتا تجربیا سکا بہتر بن استاد ہے۔

برھا کی خواہش تھی کہ لوگ ایک صحت مند ،خوش دخرم ، اور پرامن زندگی گڑار بی اور اپنی مورج ، اور پرامن زندگی گڑار بی اور اپنی سوج ، این جذبات ، اور اپنے اعمال کی رہنمائی اپنے خمیر سے حاصل کریں ۔۔

# 3- يوكريفيس HIPPOCROTES

ہیو کریفیس تیسراہیومنیسٹ فلسفی تھااس کوسیکولرطب کابانی سمجھا جاتا ہے۔وہ410 قبل سیح مس بعنان کے جزیرے کوس پر پیدا ہوا اور تقریباً 100 سال تک زعدہ رہا۔وہ پہلامفکر تھاجس نے طب کو قد ب سے جدا کیا اور اس بات پر توجہ مرکوز کی کدانسان کی جسمانی اور دہنی بیار ہوں کی وجو ہات انسان کی اپنی ذات میں پوشیدہ ہیں۔ ہیو کریٹیس نے دیکھا کہ جب لوگ بیار موتے تھے توریسے اس ای مال کے مداان او کول کو عذاب میں جالا کرد ہاہے اس لیے کہ انہوں نے گناہ کیے ہیں۔ بیاریوں کو دور کرنے کے لیے لوگ دیوناؤں کے سامنے قربانیاں پیش كرتے تے \_ كچولوگ يەتھوركرتے تھے كەمريى پرجن اور بدروحوں كااثريا سابە بىيو كريفيس نے كناه اور جرم وسزاك فري عقابد برسوالات افعائية اور تو جات كوچيننج كيا۔اس نے اسپے مشاہدات اور تجربات کی بنیاد پر بیار یوں کی طبی اور سیکور وجوبات پیش کیس۔اس نے یہ بھی بتایا کدانسانی باریاں تاقعی غذاء ورزش کی کی، نیندی کی اور فیر صحمند طرز زعری سے پيدا بوتي بي وه اين مريضول كومشوره وينا تفاكده عاؤل اور قربا نيول كى بجامة وازن غذا کھا تیں ، یا قاعد کی سے ورزش کریں، فیند پوری کریں اوراسینے معیار زندگی کو بہتر بنائي -اس كاكبنا تها كم محت كاراز وعاؤل اور قربانيول بين فيس بلكه ايك محت مندطرز ذعرکی میں پنیاں ہے۔ ہیوکریٹیس نے ڈاکٹرول کے لیے ایک طف بھی تجویز کیا تھا جے بیوکریٹیس کا طف

Hippocratic oath کہتے ہیں۔ اس نے اس بات پر زور دیا تھا کہ اگر ڈاکٹر اپنے

مریف کی مدونیس کر بجتے تو کم از کم ان کو اتنی احتیاط تو ضرور کرنی چاہے کہ ان کے مریف

کو تکلیف نہ ہو۔ خود اپنے کلینک بیس بھی ہیو کریٹیس ایسے نئے استعال نہیں کرتا تھا جن کی

افادیت پراسے یعین نہیں ہوتا تھا۔ صدیوں سے ہیوکریٹیس کا طف ڈاکٹروں میڈ یکل کالجوں

اور یو نیورسٹیوں کے لیے مشعل راہ بنا ہوا ہے۔ بیطف ڈاکٹرول کو بھیٹ یہ یادو ہائی کراتا ہے

اور یو نیورسٹیول کے لیے مشعل راہ بنا ہوا ہے۔ بیطف ڈاکٹرول کو بھیٹ یہ یادو ہائی کراتا ہے

کہ ہرمریض کا علاج سیکولرا خلاقیات کی بنیاد پر کرنا ان کافرض ہے۔

#### 4- حراط SOCRATES

چوتھا ہومئیت قلفی سرّاط 469 قبل سے 399 قبل سے بیں گزرا۔ اس کے بہت

ے طالب علموں بیں ہے ایک طالب علم اظلاطون تھا۔ افلاطون نے اپنی تصنیف" سرّاتی
مکالے "Socratic Dialogues میں وہ ساراعلم و دانش اور حکمت بیان کیا ہے جواس
نے سرّاط ہے سیکھا تھا۔ سرّاط نے اپنے عہد کے معاشرے، اس کی روایات اور رسومات کو
مستقل چینے کیا اور اپنے نو جوان شاگردوں کے ساتھ وزیر کی کے مختلف پہلوؤں پر لگا تار بحث
اور مباحث میں مصروف رہا۔ لوگ بھیٹ اس پر تفقید کرتے رہے، اس پر مقدمہ چلایا گیا اور
بلا تراس پر مندرجہ ذیل دو جرائم کا الزام عائد کیا گیا۔

1- ووق الله عنوجوانون كوائي سيكوار فلسفه عديكار باتفار

2- وويوناني ويوناوس كونيس مانتا تقار

اس جرم کی پاداش میں اے زہر لی کرمرنے کی سزادی گی جواس نے بخوشی تبول کر لی کول کداسے اسپے موقف کی جائی اوراسیے خمیر کی آواز پر پورایقین تھا۔

ستراط نے عاقلانہ منطق اور تجزیاتی سوج کوفروغ دیا اور اپنے طالب علموں کو ہیشہ بیددی اور تاریخ کی تعلیمات ، تصورات ، اور تو ہمات کوشل کی کسوٹی پر پر تھیں ان کی اعمرہ اور تھا یہ تعلیمات ، تصورات ، اور تو ہمات کوشل کی کسوٹی پر پر تھیں ان کی اعمرہ اور تھا یہ کہ کے انسان نے عشل کی کسوٹی پر پر کھا اور سمجھاند ہو۔ اسکا کہنا تھا کہ انسان حقیقت اور سمجانی کو باہمی مکالمہ سے دریافت کرسکتا ہے۔ اور سمجھاند ہو۔ اسکا کہنا تھا کہ انسان حقیقت اور سمجانی کو باہمی مکالمہ سے دریافت کرسکتا ہے۔ سمراط ایک ایما عماران مقلص اور اخلاقی زعری گزارنے پریفین رکھتا تھا۔ یہاں تک کہ اپنی

موت کے دقت بھی اس نے اپ طلبا کو یا دو ہائی کرائی تھی کہ دو اس کا قرض ادا کرنائے ہوئیں۔
ستراط نے هیقت اور سپائی کی طاش اور تحقیق کے لیے ایک طریقہ کاروشع کیا جس کو
ستراطی طریقہ Socratic Method کہتے ہیں۔ستراط نے بیسکھایا کہ انسان هیقت اور
سپائی اپنی ذاتی اور سعاشرتی زعدگی کے مطالع اور مشاہدے سے عاش کرسکا ہے اسے آسان
کیابوں پر انحصار کی ضرورت نہیں ہے۔ اس طریقہ گلر کی بنیاد پر انسان ایسے سیکولرقو انہیں بناسکا
ہے جس سے حکومت کا نظام چلایا جا سے۔ بیطریقہ گلر مغربی سائنس اور فلفہ بھی بنیادی حیثیت
اختیار کرچکا ہے۔مغرب بھی بھی اور انسان جیسی بنیادی اقد ار ای ستراطی طریقہ گلر پر شخصر
ہیں۔ستراط کو مغربی سیکولرفلنے کا بانی سمجھ اجا تا ہے۔

# 5- تىمندفرائد SIGMUNDFREUD

یانچواں ہومنسٹ فلسفی سنگمنڈ فرایڈ ہے، جو 1856 سے 1939 میں مورب میں رہا۔ اے انسانی نفسیات میں ممری دلیسی متی۔ فرائد نے تحلیل تفسی (سا کوانالیسس Psychoanalysis) کے ذریعے وہی امراض کی تشخیص اور علاج کے طریقتہ کار کی بنیاد ر کمی-اس نے خواب، مزاح اور فیرمعمولی عادات واطوار کا تجزید کرے انسان کے الشعور کی محتیال سلحانے کی کوشش کی۔ اس نے اپنے تجزیہے یہ واضح کیا کہ بھین میں سیکھے ہوئے ندائی عقائد انسان کے سویرا میکو Super-ego کو بخت اور ضدی بناویتے ہیں اور یہ کیفیت بہت سے انسانی مسائل اور تکالیف کا سبب بنتی ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ بجائے اس کے کہ لوگ وبنى مسائل كوند بمى تعليمات اور خدى اخلاقيات ك نظريد سے جانجيں ان كاتجويدونى يمارى كے طور يركرنا جا ہے۔اس نے وہنى كاركردگى كاليك فظام تجويز كيا جو ديننس اوركو پينگ ميكنوم Defence and Coping mechanisms رجى ہے۔اس كاكہنا ہے كہ محتندا فراد زندگی كے مسائل سے تمنفے كے ليے محمد وينس اوركو پينك ميكينوم استعال كرتے ہيں [مثلاً حراح بالمبليعين Sublimation جبكه دي مريض غير صحمند د ينس اور كوييتك ميكيزم استعال كرتے مين [مثلًا الكار Denial ] \_ الى تحقيق كدوران اس في مشابره بحى كياك نفساتی سائل کا شکارافراد اکثرایی بربد جذباتی کیفیات کی دینی توجیهات واش کرتے رہے ہیں جے اس نے ریفتوا پریش Rationalization کاؤینٹس میکیزم قرار دیا۔اس نے اپنے مریضوں کوا تھے جذباتی مسائل اور تضادات کوحل کرنے کا طریقہ سکھایا اور بیہ تایا کہ صحتند ڈینٹس اور کو چیک میکینز م استعال کر کے وہ کس طرح ایک پرسکون اور خوش وخرم زندگی بسر کر سکتے ہیں۔

بجائے فرای مقاید واخلا قیات کے فرایڈ نے ایک سیکوراور سائنسی نظر کوفر وغ دیا۔اے پختہ یعین تھا جول جوں سائنس کی سرحدیں وسیع ہوگئی نہ بب کی سرحدیں سکڑتی چلی جائیگی۔

# 6- وكزفرينكل VICTOR FRANKL

چھٹاہیومنسٹ قلنی دکر فرینکل ہے۔ وہ ایک یور پین سائیوا تالیسٹ تھاجو 1905ء ہے۔
1997ء میں گزرا۔ وکر فرینکل کی کتاب 'انسان کی معنی کی طاش' for meaning اس کے اپنے ان تجربات پربنی ہے جواس کو تازی جرشی کے ہولوکا سے
کیپ میں پیش آئے۔ اس کتاب کا جیس سے ذاکھ زبانوں میں ترجہ کیا جاچکا ہے۔ وکر فرینکل
کیپ میں پیش آئے۔ اس کتاب کا جیس سے ذاکھ زبانوں میں ترجہ کیا جاچکا ہے۔ وکر فرینکل
سیکول اخلا قیات کا پر جوش ما کی تھا۔ اس نے لوگو تھر الی دعم کے سائل اور مصائب سے
علائے کا ایک طریقہ تجویز کیا۔ اس کا کہنا تھا کہ انسان اپنی زعرکی کے سائل اور مصائب سے
کہتر طور پر تمث سکتا ہے آگر وہ ان میں کوئی معنی طاش کرنے میں کامیاب ہو جا ہے۔ اس نے
لوگوں کو اس بات کی ترفیب دی کہ وہ اپنی زعرکی میں خور معنی طاش کریے۔

#### 7- ايرابم ماسلو ABRAHAM MASLOW

ساتوال بیومنس قلسنی ابراہم ماسلو ہے، وہ ایک امریکی ماہر نفیات تھا جو 1908ء ۔۔۔ 1970ء میں گزرا۔ اس کی کتاب "موٹھ یشن اینڈ پر سالیٹی" motivation and نے بہت مقبولیت پائی۔ اس کتاب میں اس نے نفس انسانی کی بنیادی personality نے اس کتاب میں اس نے نفس انسانی کی بنیادی منزوریات کی نشاہدی کی ہے اور پھر ان ضروریات کو فلف درجات کا اسب سے نجالا درجہ ہے تر تیب دیا ہے۔ اس کا کہنا ہے بھوک اور بیاس انسانی ضروریات کا سب سے نجالا درجہ ہے اور ہر انسان زعر کی کے اس درج ہے گزرتا ہے۔ بھوک اور بیاس سے اور جفتا ذات اور عرانسان زعر کی کے اس درج ہے گزرتا ہے۔ بھوک اور بیاس سے اور جفتا ذات اور عرانسان زعر کی کے اس درج ہے گزرتا ہے۔ بھوک اور بیاس سے اور جفتا ذات اور عرانسان کی کا درجہ ہے۔ وی کو کا درجہ ہے۔ وی کی درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی کی درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی کی درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی کا درجہ ہے۔ وی کی درجہ ہے۔ وی درجہ ہے۔ وی کی درجہ ہے۔ وی درجہ ہے۔ وی کی درجہ ہے۔ وی درجہ درجہ ہے۔ وی درجہ

کے مثلاثی ہوتے ہیں۔اےلوگ اپنی ذات کی گہرائیوں میں از کراینا تخلیقی جو ہر تلاش کرتے میں اور دنیا کے سامنے شاعر بلنفی ، فنکار معونی مصلح اور انتلابی بکر فاہر ہوتے ہیں۔ بید و الوگ میں جوابے معاشرے اور اپنے موام کوانسانی ارتقا کے سفر میں آگے بڑیاتے ہیں۔

ماسلوکو غدیب اور روحانی تجربات میں بھی گہری دلچیں تقی۔اس کا خیال تھا کہ روحانی تجربات انسان کی اپنی ذات ہے وجود میں آتے ہیں اور اس کے لیے خدایا غدیب پرائیان مروری نیس۔روحانی تجربات کواس نے "پیک ایکسیرینس Peak Experiences" کا مروری نیس۔روحانی تجربات کواس نے "پیک ایکسیرینس Peak Experiences" کا تام دیا ہے۔ایک ماہر نفسیات کے حیثیت ہے اس نے روحانی تجربات کی ایک توجیہات بیش کی ہیں جن پر غربی اور غیر غربی لوگوں نے بیساں انفاق کیا ہے۔اس کا کہنا تھاروحانی تجرب انسانی وجود کا حصر ہیں۔

صدیوں سے سیکولونسفی اور ہومنیسٹ باہر نفسیات سیکولرا ظا قیات اور ہومنیسٹ فلندگی بنیاد ڈال رہے ہیں۔ اکیسویں صدی کے لوگوں کو بیا ختیارہ کے کدہ آسائی غداجب کی روایات پر مل کریں یا جدید سائنس، نفسیات، طب اور فلنفہ کی سیکولر روایات کو اپنا کیں۔ گزشتہ چھ صدیوں میں سیکولر روایات کو بات و الے لوگوں کی تعداد میں اضافہ ہوتا جا رہا ہے۔ میں دنیا جس میں 1900ء آزاد خیال اور غیر غربی انسان دوست لوگوں کی تعداد ایک فیصد تھی ۔ 2000ء میں بہتنداد ہوست ہوگئی ہے۔ کینیڈا میں یہ تعداد 19 فیصد ہے جبکہ سیکٹری فیصر کے جبکہ سیکٹری نوی ہے۔ کینیڈا میں یہ تعداد 19 فیصد ہے جبکہ سیکٹری فیصر کی میں یہ تعداد 19 فیصد ہے جبکہ سیکٹری

سیکار پیونیزم اورانسان دوئی کی ایک بدی کامیا لی بیدے کہ بہت ہے ممالک میں نہیں قرائیں کو تبدیل کرکے ان کی جگہ سیکولر قوائیں نافذ کئے جارہے ہیں۔ ممالک ہے تصور کی بجائے جرم محتالہ معارض کا تصور دائی ہور ہا ہے۔ سیکولر ممالک میں ارتکاب جرم پر طزم کو فرہی قوائیں کے تحت جہم رسید نہیں کیا جاتا بلکہ ایک فیرجانب دار نظام عدل وافعاف کے تحت بجرم کا احتساب کیا جاتا ہے جس کے بعدر مم الار بعد دی کے ساتھ ماہر میں نفسیات بجرم کی اصلاح کا احتساب کیا جاتا ہے جس کے بعد رحم الار بعد دی کے ساتھ ماہر میں نفسیات بجرم کی اصلاح کا احتساب کیا جاتا ہے جس کے بعد رحم الار بعد ردی کے ساتھ ماہر میں نفسیات بجرم کی اصلاح کے بعد ایسے لوگ بھی ایک فعال اور کامیاب زیم گی بر کر سیس۔

سيكوار تظريات كے حال افرادسيكواراور بيومنيسد رياستوں كى داغ يىل دال رہے جي

——— انسانی شعور کا ارتقا

جہاں تمام شہریوں کو مساوی حقوق اور مراعات حاصل ہوگئی ، خاص طور پرخواتین اور اقلیتوں کو وی آزادی حاصل ہوگی جوعام شہریوں کو لمتی ہو۔ 1948 میں اقوام متحدہ کا ''انسانی حقوق کا عبین الاتوا کی اعلامیہ'' United Nations Declaration of International بین الاتوا کی اعلامیہ'' Human Rights میکور اخلاقیات اور قوانین کو رائج کرنے میں ایک اہم منگ میل ثابت ہوا ہے۔

بہت نے ذہبی ممالک میں آہتہ آہتہ سیکیولر ہومنیٹ تبدیلیاں آرہی ہیں۔جس کے تحت لوگ اپنے ذاتی ،ساجی اور سیاسی زندگی میں سیکولر اخلاقیات کی ویروی کرنے کی آزادی حاصل کرتے جارہے ہیں۔

# امن کے معمار

خليق: خالد سبيل، ترجمه: عبدالغفور چودهري

ہرمعاشرےاور کلجر میں بچولوگ اڑا کا اور جھڑا لوہوتے ہیں جوتشد دیمیلاتے ہیں اور پچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں جوائن دوئی اور باہمی ہم آ بھٹی کا پر چار کرتے ہیں۔ان میں سے پچھے اپنے خاعمانوں اسکولوں دیمیاتوں اور شہروں میں اور پچھتو می اور بین الاقوامی سطح پرائن کی فضا پیدا کرتے ہیں۔

کروارش پرامن کی فضا پیدا کرنے کے لیے اس بات کی ضرورت ہے کہ ہم ان تمام عناصر کو کم کریں جو تشدہ جھڑ ہے اور لڑائی کا سبب بنتے ہیں اور ان تمام عناصر کو بڑھاوا دیں جو جھڑ ول کو پرامن طریقے ہے طل کرتے ہیں مدد کرتے ہیں۔ ہم سب جانتے ہیں کہ جس طرح صحت صرف بیاری کے فتم ہونے کا نام نہیں ای طرح قوی اور بین الاقوای سطح پرامن قائم کرنے ہی کرنے کے لیے مرف بیاری کے فتما قائم کرنا ہی ضروری ہے۔

مردری ہے۔

میں پیلے چند سالوں سے نوبل اس لیکجرز Nobel Peace Lectures کا مطالعہ کررہا ہوں تا کدامن کے محرکات کو بہتر طریقے ہے بجے سکون۔اس مطالعہ کے دوران مجھے شدت سے احساس ہوا کدامن ایک قوس قزح ہے جس کے بہت سے رنگ ہیں اور ہررنگ اہم ہے۔اس مضمون میں میں مرف چندر کھوں کا ذکر کروں گا۔

#### اقضادىاك ECONOMIC PEACE

وه معاشر ما ورمما لك جهال اميرول اورغريول كورميان اقتضادى بعد بإياجاتاب

وہاں امیروں اور غریبوں شر تشدداور پھوٹ پڑنے کا امکان عالب ہوتا ہے۔ جب کیجولوگ جمونیر بول مں رہے ہیں ادران کے بے بھو کے سوتے ہیں ادران کے مسائے ملوں میں رہے ہیں تو دولت اور وسائل کی فیرمساوی تقلیم ان میں ضے کا موجب بنتی ہے۔ جب اوگ زندگی کی بنیادی ضروریات خوراک ر بائش تعلیم صحت اور ملازمت مے محروم رہیں تو وہ امید عزت نفس ادروقار کھونا شروع کردیتے ہیں۔ بیلوگ ایسے دبنی امتشار میں مبتلا ہوجاتے ہیں جو ان کو ماہوسیوں کی اتھاہ گہرائیوں میں لے جاتا ہےاوروہ ایسے غیر منصفانہ نطام کوتباہ کرنے پڑل جاتے ہیں جس نے ان کی ضرورتوں کو پورانہیں کیا۔ وہ ایسا نظام جاہتے ہیں جوان کو اجی ا تخصادی اور سیای انصاف وامن دے سکے۔ بہت سے اثبتراکی ماہرین اقتصادیات و عمرانیات کا خیال ہے کہ امن کا اقتصادی حالات سے چولی دامن کا ساتھ ہے۔ دنیا کو يرامن بنائے كے ليے بميں غربت سے لؤنا بوكا۔ بنكد ديش كے واكثر محد يونس ان وانشورول میں سے ہیں جوفر بت اور بھوک کے خلاف برسول سے برسر پیکار ہیں اور کامیابی نے ان کے قدم چوے ہیں۔ای لیے انہیں 2006ء میں اس کا نوبل انعام دیا حمیا تھا۔اپنے خطبهامن میں انہوں نے بتایا کہ ہو ندرسٹیوں کے علی ایوانوں میں مخلف اقتصادی نظریوں پر بحث وتحیص كرنے كے بعدوہ اس نتيج ير بينج كه فربت كے خلاف جنك يكجر بالزكى بجائے مکیول بازاروں اور مجمونیز یوں جی اڑنا ہوگی۔ انہوں نے دیباتی سطح پر مرامن بینک Grameen Bank یا فے شروع کیے اور مورتوں کے لیے چھوٹے جموٹے قرضوں کا اجرا کیا۔جول جول بیک ترقی کرتے مھے زیادہ سے زیادہ تعداد میں مورتوں نے قرضے لے کرا پنا معارزعكى بلندكرنا شروع كيانوبل انعام حاصل كرنے تك تبتر بزار ديمانوں سے ستر لاكھ عورتوں نے قرضے حاصل کر کے بینک سے استفادہ کیا تھا۔ ڈاکٹر یوس کواس بات پر پورایفین ہے کے خربت اس کے لیے خطرہ ہے اور افلاس کے خلاف جہاد پراس طرز زعد کی اور پراس معاشروں اور ملکوں کا چین خیر ابت ہوگا۔ ڈاکٹر یوس نے بہت سارے بھار ہوں کو بھی كاروبارشروع كرفي عن مددك تاكدوه باعزت اور يرمقعد ذعر كى بسركر سكي

ڈاکٹریوس کا خیال ہے کہ بین الاقوامیت ایک فی جلی برکت ہے۔ ایک علی پر بدونیا کے مختلف خاص کے دیا کے مختلف مختلف مختلوں کے دیا ہے۔ ایک مختلف خاص کے دا بیلے کا باعث بنی ہے لیکن دوسری خ پر بدین الاقوائ کمپنوں کور تی اور

خوشحالی کی طرف گامزن کرتی ہے جس کے نتیج میں جموفی کمینیوں اور کاروباروں کے لیے
جمانا 'چولنا اور پنینا مشکل ہوجاتا ہے۔ ڈاکٹر یونس بین الاقوامیت کوایک ایسی بین الاقوا می
شاہراہ سے تصویرہ دیتے ہیں جس کی ایک سولینز مصاد العام میں ماہراہ پر بڑے بڑے ڈرکتے ماہوی کی اتھاء گہرائیوں
شاہراہ پر بڑے بڑے ڈرک تو جل سکتے ہیں لیکن چھوٹے رکتے ماہوی کی اتھاء گہرائیوں
میں دیکیل دیے جاتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ اقتصادی ترقی کا سابی ترقی ہے چولی دامن کا
ساتھ ہونا چاہے تا کہ جب بڑی کمپنیاں اور کاروبار ترقی کریں تو آئیس اپنی دولت اور منافع میں
شربا کوشریک کرے کامیابی سے ہم کنار کرنے میں ان کی مدد کریں۔ ایسا کرنے سے امرا اور
غربا کے درمیان فاصلہ کم ہوگا اور ہم ایک متواز ن اور پرامن دنیا قائم کر سکیں گے۔

ڈاکٹریونس)کا کہنا ہے کہ فریت فریب لوگ پیدائیس کرتے۔ بیام راوگوں کی پالیسیوں کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے جو اکثریت کی بجائے اقلیت کے لیے فائدہ مند ہوتی ہے۔ پچھلے چند سالوں میں گرامین مینک Grameen Bank کا موڈل بہت سارے فریب اور ترقی پذر ممالک نے اینایا ہے۔

## الى امن Social Peace

اقتعادی اکن کے ساتھ ساتھ ہمیں ساتی اس کی بھی ضرورت ہے۔ پر اس فضا پیدا کرنے کے لیے مختف نسلی فرہبی اور کچرل ہیں منظر کے لوگوں کوئل جل کررہنے اور پر اس طریقوں سے اپنے جھڑے طل کرنے کا طریق کا را بنانا ہوگا۔ ایس فضا ای وقت پیدا ہوگئی ہے جب ملک کے قوانین ایسے ہوں جوانسانی حقوق Human Rights کو ایمیت اور وقعت رین لوگوں جس ساتی شعور بیدار ہو چکا ہواور دہ قبائی سوچ اور ذہ نیت Tribal کو تھے ہوں۔

جب سیاہ فام اوگوں نے ہڑتال کی بسوں کا بائیکاٹ کیا اور اپنے کاموں پر پیدل جاتا شروع کر
دیا۔ بیدہ دور تفاجب مارش اوتھر کنگ نے اس وقت تک پر جوش تقریریں جاری رکھیں جب تک
کہ فیر منصفا ندا در متحقیبا ند قالوں تبدیل ہیں ہوگیا۔ ان کا ایمان تھا کہ وقار کے ساتھ قربانی دینا
علیمہ کی کی ذات ہے بہتر ہے۔ اپنے علیہ اس میں انہوں نے اس بات پر روشی ڈائی کہ
امریکہ میں سیاہ فام لوگ طویل مدت ہے اپنی جلد کے رنگ کی دجہ سے معیبتیں جھیل رہے
ہیں۔ ان کی خواہش تھی کہ نا افسانی دور کی جائے تا کہ سیاہ قام لوگ پر دقار اور ہا عزت زندگی
گزار سکیں۔ ان کی خواہش تھی کہ نا افسانی دور کی جائے تا کہ سیاہ قام لوگ پر دقار اور ہا عزت زندگی

کنگ ایک پرامن رہنما تھے۔وہ تشدد کے خلاف تھے۔وہ جا ہے تھے کہ پرامن مقاصد يرا كن طريقول ع حاصل كي جائي - ان كي موج اس دور كدوسر عدوينماؤل ع مختلف تنی جوایے مقاصد حاصل کرنے کے لیے ہرتم کے حربے استعال کرنے کے حق میں تھے۔ كنگ نے تشدد كى نفسيات كے سلسلے ميں اپنا ظلفدان الغاظ ميں بيان كيا دنسلى انساف حاصل كرنے كے ليے تشدد كاطريقہ غير عملى اور غيراخلاتى ہے۔ جھے اس حقیقت ہے ا تكارنہيں كه تشردوقتی طور پرا چھے مائج برآ مدكرتا ہے۔ كئى اقوام نے اپنے آزادى جگ الزكر عاصل كى كين يبي ايك حقيقت ہے كه عارضي فتوحات كے باوجودتشدد بمي بحى ستفل اس نہيں لاتا \_يكى بھی الی منظے کا طانبیں ہے۔اس سے مزید ویجیدہ سائل بیدا ہوتے ہیں۔تشدد فیرعملی ہے کیونلہ وہ سب کے لیے تباہی کا باعث بنتا ہے۔تشدد فیرا خلاقی ہے کیونکہ دو دشمن ہے افہام و تغبيم پيدا كرنے كى بجائے وشمن كوؤليل وخواركرتا ہے۔تشددكورام كرنے كى بجائے اس كوفتم كرنے كے در بے ہوتا ہے۔تشدد فيراخلاتى ہے كيونكدوه محبت كى بجائے نفرت پر پھول پھا آ ہے۔وومعاشرےکوجاہ وبربا :کرتا ہےاوراخوت کونامکن بنا تا ہے۔وہمعاشرےکوڈاکا کے گ يجائ مونولوگ كى طرف لے جاتا ہے۔تشددخودائي كلست كا ياحث بنآ ہے۔وہ كلست خوردہ لوگوں میں بنی پیدا کرتا ہے اور فتحیاب لوگوں میں قلم رکک اور ان کے باوقار ساتھی این آورش کے لیے ہر حم کی قربانی دینے برآمادہ تھے۔وہ اسے نصب العین کے لیے جائیں دینے ك ليے تيار تھے ليكن وومرول كى جائيں لينے كے ليے فيل \_ كل موكن واس كا عرص كے ويردكارت جوعدم تشدد كے وقير تصاور كائرى ليالولسٹوكى كے مقلد تے جوائن كے وقير تھے۔ ٹولٹوئی گاعرضی اور کنگ کے جروکاروں نے پرامن طریقوں سے پرامن و نیا بنانے کی کوششیں کیں۔انہوں نے تمام سلوں کے لیے مساوی انسانی حقوق کی تائید کی اورامن کے بقا کے لیے پرامن جگالوی۔

# انسانی حقوق اورامن Human Rights and Peace

بیہویں صدی تک کینچنے کینچنے پوری انسانیت کا سابی شعور الیکی سطح تک آن پہنچا ہے کہ اقوام شحدہ نے انسانی حقوق کی بین الاقوامی قرار داد مشعور کرلی ہے۔ اس قرار داد کے مطابق تمام مما لک اور معاشروں کے تمام انسان چاہے دہ کسی رنگ نسل زبان ندہمن اور جنسی ترجیح سے تعلق رکھتے ہوں ایرا بر کے حقوق رکھتے ہیں۔ انسانی حقوق کا یہ پیغام امن کی تحریک وآگے بوصانے کے لیے بہت اہم ہے۔

برتستی ہے دنیا کے بہت ہے ممالک ابھی تک امن اور انسانی حقوق کے اس خواب کو شرستہ البیرنیں کر پائے کین اس کی وششیں جاری ہیں۔ انسانی حقوق کابیا کین بہت ہے لوگوں کے لیے رہنمائی مہیا کر رہا ہے۔ و بیا کے مختف حصوں ہیں بینکٹروں لاکھوں کروڑوں لوگ آج بھی انسانی حقوق کی محروی کی اذبت ہے گزررہ ہیں لیکن انسانی حقوق کے طہر دار اس کے لیے جدوجہد کر رہ ہیں۔ ان مجاہدوں میں ہے ایک شیری مجادی ہیں۔ وہ پہلی مسلمان خاتون ہیں جنہیں 2003 و میں امن کا نوبل انعام ملا انہوں نے اپنے نوبل کی جرمی فرمایا ''برتستی ہے اس سال کی اقوام متحدہ کے ترقیاتی پردگرام کی رپورٹ بھیلے مالوں کی طرح میں ایک جات کی نشاندی کرتی ہے۔ جو پوری انسانیت کو انسانی حقوق کے بین الاقوامی منشور ہے ور لے جاتی کی نشاندی کرتی ہے۔ جو پوری انسانیت کو انسانی حقوق کے بین الاقوامی منشور ہے وال کی جات کی تربی کرتی ہے۔ جو پوری انسانیت کو انسانی حقوق کے بین الاقوامی منشور ہے وال کی آب کرتی ہیں گربت کی ذکر ہوت کی اسرکر رہے تھے اور ان کی آب نی ڈور کی ایک خور ہے انسانی حقوق اور عالمی امن کے لیے ان کی آب نی گربت انسانی حقوق اور عالمی امن کے لیے شرین عبادی ہی شدت ہے بی محمول کرتی ہیں کرخر بت انسانی حقوق اور عالمی امن کے لیے بہت بیوا خطرہ ہے۔''

شرین عبادی اس بات سے قکرمند ہیں کہ تیسری ونیا کے فریب مما لک کے ااکھوں کروڑوں لوگ اذیت میں جلا ہیں اور پہلی دنیا کے امیر اور خوشحال لوگ ان غریوں کی منروریات سے بے خبر اور ان کے مسائل کے بارے میں بے حس ہیں۔ وہ الی پالیسیاں بناتے ہیں جودوسرول کوان کے بنیادی حقوق ہے محروم کرد تی ہیں۔ پہلی دنیا کی حکومتیں نیسری دنیا کے حکومتیں نیسری دنیا کے حکومتی دنیا کے حکومتیں دیتیں۔ اس کی ایک مثال دہشت گردی کے خلاف جنگ میں پکڑے ہوئے لاتعداد تیدی ہیں جوجنیوا کی قرار داد کے مطابق انسانی حقوق سے محروم ہیں۔ اس حقیقت سے صاف فلا ہر ہے کہ امریکی حکومت خودان اصواول پرعمل نہیں کرتی جس کا ساری دنیا ہیں پر جار کرتی ہے۔

برطانوی ڈرامہ نگار بیرالڈ ینز Harold Pinter جن کوادب کا نوبل انعام الما تھا

اپ نیکی میں پوری دنیا کوان الفاظ میں چیننے کرتے ہیں ہماری اخلاقی اقد ارکو کیا ہو گیا ہے؟

کیا ہمیں احساس ہے کہان الفاظ کا کیا مطلب ہے؟ کیا ہم بے خمیر ہو چکے ہیں؟ ہم اس خمیر کا ذکر کیوں نہیں کرتے جس کا تعلق بحوی ذمہ ذکر کیوں نہیں کرتے جس کا تعلق نہ صرف ہارے اعمال سے ہے بلکداس کا تعلق مجموی ذمہ داری اور دوسروں کے اعمال ہے بھی ہے۔ گو فیٹا اب بھی ہے۔ گو فیٹا اب محلی ہوں کو دیکھیں داری اور دوسروں کے اعمال ہے بھی ہے۔ گو فیٹا اب قید ہیں۔اس مدت میں آنہیں کوئی قانونی معاون نے معاون کی خلاف ورزی کرتی ہے۔ کیا بات ہے کہاں تھا کہا ہے۔ کیا بات ہے کہاں تھا کہا ہے۔ کیا بات ہے۔ کیا بات ہے۔ کیا بات ہے کہاں تھا کہا بین الاقوائی سطح پرکوئی ذکر نہیں ہوتا؟

بیرالذینز نے امریکی فارجہ پالیسی پرخت نقط چینی کی جوند مرف انسانی حقق آپراڑ
انداز ہوتی ہے بلکہ عالمی اس کے لیے بھی خطرہ ہے۔ وہ بھیلی چند د ہائیوں بیں امریکہ کے
دوسرے مما لک سے روابط اور اس کے کردار پر بھی روشی ڈالتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کی بھی
آزاد ملک پر براہ راست تملد امریکہ کا پہندیدہ طریقہ نیس ہے۔ عوماً وہ کم تشد دوالاطریقہ اپناتا
ہے۔جس کا مطلب ہے کہ بڑاروں لوگ آ ہت آ ہت ہوت کے گھاٹ اتار دیے جاتے
ہیں۔ ایک دم سے ان پر بم نیس جھیتے جاتے۔ وہ ملک کے دل کوردگ لگادیے ہیں اور بھرزتم کو
برحتا اور پھیلاد کھتے ہیں۔ جب ملک کے جوام ہتھیارڈال رہے ہوتے ہیں یاموٹ کے گھاٹ
اتر رہے ہوتے ہیں تو اس دوران طری اور بوی کارپوریشنز آ رام وسکون سے بیسب د کھ رہے
ہوتے ہیں۔ جب وہ ٹی وی کے کیمروں کے سامنے جاتے ہیں اور کہتے ہیں جمہوریت جیت گی

#### POLITICAL PEACE - שוטויט

کچھلی چند صدیوں کے دوران متعدد تو بیں اور قبائل ایک دوسرے سے دست وگر بیان رہے ہیں۔ وہ ایک دوسرے کے بچوں کونسل درنسل مار رہے ہیں۔ بیسویں صدی میں متعدد سیا کی لیڈروں نے اپنے ہیروکاروں کی توجہاس طرف دلوا اُن کہ وہ جنگیں جاری رکھ کتے ہیں اور حزید انسانی جانمیں ضائع کر سکتے ہیں اور یا اپنے دشمنوں سے سلح کر کے تشدد کا بیددورختم کر سکتے جیں۔ بیں اس کی دومثالیں چیش کرنا جا ہتا ہوں۔

پہلی مثال اسرائیلی لیڈریٹرک رئین Yitzak Rabin کی ہے جنہوں نے اسطینی لیڈریاسرعرفات سے ہاتھ طایا اور دونوں نے 1994ء میں امن کونوبل انعام حاصل کیا۔ یہ انعامات مثرق وطلی میں دونوں کی امن کی کوششوں کے سلسلے میں دیے گئے تھے۔ یہ اسرولچی سے خالی نہیں کہ بید دونوں لیڈرامن کے راستے پر چلنے سے پہلے سلح جدوجہد armed سے خالی نہیں کہ بید دونوں لیڈرامن کے راستے پر چلنے سے پہلے سلح جدوجہد struggle میں شامل تھے۔ یاسرعرفات نے اپنے نوبل کی جرمی فرمایا کہ امن کے معاہدے کی بنیاد بیچی کہ فلسلینیوں کو ندصرف امن کے جدلے میں زمین ملے گی بلکہ اقوام حدود کی بنیاد رہمی کہ فلسلینیوں کو ندصرف امن کے جدلے میں زمین ملے گی بلکہ اقوام حدود کی بنیاد اور ان کے ماتھیوں کا شکریدادا کیا جنہوں نے امن کے راستے کا خطبہ امن میں یاسرعرفات اور ان کے ساتھیوں کا شکریدادا کیا جنہوں نے امن کے راستے کا احتجاب کیا۔

ر بین اور عرفات نے مشرق وسطی کی تاریخ میں ایک نیاباب رقم کیا۔ انسوس کی بات یہ بے کہاس سے چیشتر کر دبین اور عرفات اس کی عمارت تعمیر کر سکتے ایک انتہا پسند اور تشد و پسند میں دی نے دبین کواس کے قبل کر دیا کہاس نے دشمن سے ہاتھ طلایا تھا۔ ربین کواس کی خاطر اپنی جان کی قربانی دیں ہیں۔ اپنی جان کی قربانی دیں ہیں ہیں۔

ائن کے معاہدے کی دوسری مثال مینڈیلا اورڈی کلارک کا معاہدہ تھا جور بین اور عرفات کے معاہدے نے دیادہ کی دوسری مثال مینڈیلا اورڈی کلارک کا معاہدہ تھا جوری انتخابات کے معاہدے سے زیادہ کا میاب رہا جس کے نتیج بیں جنوبی افریقہ بیس جمہوری انتخابات ہوئے اور دولوں کو امن کا نوبل انعام طارا ہے نوبل کی جرز میں دولوں نے اپنے فلسفیائن پروشنی ڈائی۔منڈیلا نے کہا جم بیامید کرتے ہیں کہ جنوبی افریقہ ایک نیارہ پ دھارے گا اور جمہوری اقدار اپنائے گا۔ وہ ایک ایسا سیاسی نظام قائم کرے گا جس میں انسانی حقوق کی

———— انسانی شعور کا ارتقا

پاسداری ہوگی۔ہم چاہے ہیں کہ بید نیاغر بت اور جہالت سے پاک اور جنگوں کے خوف سے آزاد ہو۔ہمیں اس ڈرے بھی نجات ملے کہ لاکھوں لوگوں کو مجبورا مہاجر بنیار سے گا۔'

ڈی کلارک نے اپنے نظر اس میں کہا کہ انسان اور ہاہی رضامندی کے بغیر اس میکن نہیں۔ انہوں نے فر ایا کہ اس ایک زاویہ نگاہ ہی نہیں ایک مظمیع نظر بھی ہے۔ اس موج کا ایسا انداز ہے جس میں ملک معاشرے جا عتیں اور افراد کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ اپنے اختلافات تعدد کی بجائے افہام و تغییم ہے مل کریں۔ اس ایسا طروز عرفی ہے جس میں ساتی اقتصادی اور سیاس معاملات کے بارے میں پرامن تباولہ خیال کیا جاسکتا ہے۔

جول جول جول جول کے نیا کے نیادہ سے نیادہ رہنمااوران کے پیردکارائمن کا شعور پیدا کریں مے تو دہ تشکدد کی بجائے ایمن کا راستہ اپنا کیں مے اور ایک پر ایمن معاشرہ اور دنیا تعمیر کریں مے۔ اقتصادی ساجی اور سیاس ایمن ایک ہی تو پ تورج کے مختلف رنگ چیں جے پر ایمن لوگ اپنی کوششوں سے تختیق کردہے ہیں۔

یبودی دانشورایل ویزل کا کهنا ہے کہ اس خدا کا انسانوں کوئیں بلکہ انسانوں کا ایک دوسرےکومجت بحراتخذہے۔

# انسانی ارتقاء میں صوفیوں ، فزکاروں اور سائنسدانوں کا کردار

تخليق: خالد سهيل مرّجه: عظمي محود

جب بم انسانی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ انسانی ارتفاہ کا عمل صدیوں پر محیط ہے۔ برنسل میں ایک کیر تعدادا لیے لوگوں کی رہی ہے جوائد حاد صدروا ہی رہم وروائ کو نہ مرف مانتے ہیں بلکسان پر عمل ہیرا ہی ہوتے ہیں۔ ایے رہم وروائ کچھا یے شاہب کو ہم دیے ہیں جن کے رہنما اپنے ہیرو کا روں میں بہت اثر ورموخ رکھتے ہیں اور وہ عوام الناس کی ذاتی اور معاشرتی زعر کی پر حکومت کرتے ہیں۔ ان رہنماؤں میں سے پھھاس طاقت کے فشر کے اس قدر عادی ہوجاتے ہیں کرائی ہیروکار اکثریت کو ساجی۔ معاشی اور سیای طور پر کمراہ کردیتے ہیں۔ جینے جینے بید تھا ہب اور روایات اوارائی صورت افتیار کرتے ہیں کہا ہی برحتا چلا جاتا ہے۔ لیکن برنسل میں سے جاتے ہیں اور طاقت کا استعمال بھی برحتا چلا جاتا ہے۔ لیکن برنسل میں ایک افکیت ایسے لوگ ان ایسے لوگ ان

مديوں سے بہت ى مختف تو موں اور تهذيبوں جى روحانی لوگ پيدا ہوتے آئے بيں جو بھی تو مونی كہلائے تو بھی سادھو بھی سنت اور بھی درویش۔ان لوگوں نے صرف اپنے ول كى مانی ندكه كی بندھی تہذیبی روایات كواپنایا۔ایسے لوگوں كواسحاب بست وكشاد نے اپناوش سمجما۔ بچھ كواذيتيں ديں۔

اور کھوکوتو مار مجی دیا گیا، کیونکدوہ عام انسان کا درد تھے اور اس کا ساتھ دیے والے تھے۔ بھکت کیبر، باباللتے شاہ ، فیخ سعدی ، موادنا روی ، ولیئم بلیک اور والٹ وائٹن ۔ بیسب وہ لوگ تھے جنہوں نے غربی اور معاشرتی سزاؤں کو نہ صرف بھکتا بلکہ بھاری قیت بھی اوا کی۔ ایک مشہورموفی منصورط اجم نالحق سكنے يرمصلوب موئے۔

ان خداتر سوفیوں سادھوں اورسنتوں ہے وہ رواتی پادری ، راہب ، ملا اور پیٹر تہ جواہے علاقوں میں قد ہی تھیکیدار ہے ہوتے ہیں، بہت خوفزدہ رہے ہیں۔ عوام الناس نے اپنے علاقوں کے صوفیاء ہے عبت ہی نہیں ان کا احرام بھی بہت کیا کیونکہ ان صوفیاء نے سادگی ہے زندگی گزاری اور گناہ و ثواب اور جنت دوزخ ہے بالاتر ہو کر کلوتی خداکی خدمت کی ان صوفیاء نے رواتی اعتقادات اور صحائف کے مقابل انسان دوتی کی اقدار کے خدمت کی ان صوفیاء نے رواتی کا عاظم کرنے کے لئے دوصوفیاء کا ذکر کیا جاسکتا ہے۔ ایک قدیم صوفی، مہاتما بدھنے فرمایا کہ:

- اعتقادمت کرو اس بات پرکدید بات کی نام نیاد سیانے نے کی ہے۔
  - اعقادمت کرو کیاس کاذکرازمندقدیم کی کتابول میں ملاہے۔
  - اعقادمت كرد الى بات يركمان كالعلق ابتدائة فريش = ب
- اعتقادمت کرو محض اس لئے کہ کوئی اور اس پراعتقادر کھتا ہے۔ اعتقادر کھوٹو اس پر جسے تم نے ذاتی طور پر جانچا اور پر کھا ہے اور بچائی اور هیقت پری ہے۔ جیسویں صدی کے مشہور صوفی ہے کرشا مورتی کہتے ہیں کہ:''سچائی ایک نارفتہ

سرز شن ہے۔"

انسانی تقیم اورنشو ونما کے ساتھ ساتھ الی تخلیق کا مخصیتیں جنہوں نے روائی اعتقادات
کا مقابلہ کیا تخلیم ونکاروں کی صورت میں اجریں ۔ انہوں نے روائی اخلاقیات کا مقابلہ کرنے
کے لئے معوری ، ڈراموں اور شاعری کو اپنے اظہار کا ذرایعہ بنایا ۔ اعلی تخیل اور فیرروائی
اوراک ہے لیریزان فنکاروں نے ہمیں سے کھایا کہ محاکف علاقائی تھے کہانیاں اورلوک ورشہ
میں اور ہمیں مقدس کتابوں کی لغوی تشریح کی بجائے استعاراتی رنگ میں وضاحت کرنی
جی اور ہمیں مقدس کتابوں کی لغوی تشریح کی بجائے استعاراتی رنگ میں وضاحت کرنی
جا ہے ۔ تحلیق کارعوام الناس سے جذباتی طور پر خساک ہوتے ہیں۔ اوراس روائی اخلاقیات
کے مقابلہ کے لئے اجھارتے ہیں۔ ایے روائی خربی رہنما اورا دارے ، جنکا صوفیا و سے کھرا کہ
ہوتا ہے ۔ تخلیق کاروں سے بھی خوفر دو ہوکر انہیں سزا کمی دیتے ہیں اور پر بیٹان کرتے ہیں۔
ہوتا ہے ۔ تخلیق کارا ظلاقی اقد ارکی بجائے جمالیاتی رنگ میں اپنے نظریات کوڈھالتے ہیں۔ یہ

ماری مدد کرتے ہیں کہ ہم اپ اندر پنہاں جمالیاتی حس کوفطری اور انسانی خوبصورتی کے اظہار ہے محسوں کریں۔ بیآ وازول رگوں اور لفظوں کے اظہار کے لئے دماغ کے وائیں حصہ کو پننے میں مدوویتے ہیں۔ تاکہ ہم اپ اندر کے بیٹے ہوئے تخلیق کارکوموں کر سیس بیا مارے وجود میں بیٹے ہوئے نکے وزئد ورکھتے ہیں جو کھیلنا چاہتا ہے اور زئدگی سے لطف اندوز ہوئے وجود میں بیٹے ہوئے نکے کوزئد ورکھتے ہیں جو کھیلنا چاہتا ہے اور زئدگی سے لطف اندوز ہوئے ہیں۔ خواہ وہ شیک پیئر معاش بگر خن بگر آرزو سے پر سائل پر سکون خیال آل وزیا میں لے آتے ہیں جہاں ہم اپنی حس تخلیق کاری سے لطف اندوز ہوئے ہیں۔ خواہ وہ شیک پیئر کو (Picasso) اور ایسن (Dison) کے ڈرامے ہوں، پیکامو (Picasso) اور وین کو (Virginia) کو رائے ہوں، پیکامو (Virginia) کو رائے کارک اور وین کے شاہ کار ہوں، ورجینیا وولف (Virginia) کو رائی کارک اور وین خیال سے کھروڈا (Pablo Neroda) کی شامری ہم سبان کی تخلیق کاری اور دوشن خیال سے نیروڈا (Pablo Neroda) کی شامری ہم سبان کی تخلیق کاری اور دوشن خیال سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔ نی لوع انسان کی ارفعائی نشووٹما کی جانب نون الطیف اور اور کی تھی تا ہیں۔ بیان قدر ہوتے ہیں۔ نی لوع انسان کی ارفعائی نشووٹما کی جانب نون الطیف اور اور کی تخلیق الک بہت بی افتر مسجم جانا تا ہے۔

کزشتہ کے صدیوں سے بنی اوع انسان قلنداور سائٹس کی ترتی سے اپنے ارتفاع ہو کے ایک اور سکب میل سے گزرگیا۔ سائٹسدانوں نے ندصرف فدی رہنماؤں سے بلکہ صوفیاء اور فتکاروں سے بھی مکالمہ کیا۔ سائٹسدان کی بات کو بائے سے پہلے منطقی اور تفلی جوت پر زور دیج دو دو حم کے حقائق پر یقین کرتے ہیں ایک نفسی حقائق اور تفقت کو ہر جگہ دیتے دور دو مرے فارقی حقائق ورمیوں کے ہیں ایک نفسی حقائق کو ہر جگہ اللہ (Objective Truths)۔ کی حقیقت کو ہر جگہ صلیح کرنے کیلئے ضروری ہے کہ اس کو دو مروں پر بھی فابت کیا جا سکے۔ انہوں نے فورد بیش اوردور بیش اپنے نظریات کو فابت کرنے کے لئے استعمال کیں۔ سائٹسدانوں اور فلنفوں نے دردور بیش اپنے نظریات کو فابت کرنے کے لئے استعمال کیں۔ سائٹسدانوں اور فلنفوں نے مرائیات، علم معاشیات، علم عرائیات۔ گزشتہ دو صدیوں سے فلاسٹروں اور سائٹسدانوں، جیسے چارس ڈارون، کارل فرارون، کارل مارک اور البرٹ آئن شائن، کی دریافتوں نے جارے ہم وادراک کو بدل کے رکھ دیا ہے کہ ہم مارک اور اور سائٹسدانوں اور سائٹسدانوں اور سائٹسدانوں اور سائٹسدانوں اور سائٹسدانوں نے باہر البی کے بول بنتی ہے کہ صوفیاء اور تخلیق کاروں نے فران کا کات کو کیسے دیکھتے ہیں۔ صورت مال بکھ یوں بنتی ہے کہ صوفیاء اور تخلیق کاروں نے فران کو ایک کو ایک کات کو کیسے دیکھتے ہیں۔ صورت مال بکھ یوں بنتی ہے کہ موفیاء اور تخلیق کاروں نے فران کا کات کو کیسے دیکھتے ہیں۔ صورت مال بکھ یوں بنتی ہے کہ موفیاء اور تخلیق کاروں نے فران کی کاروں نے فران کی کوروں کورو

ے کاری ضرب لگائی۔ جہال متوفیاء اور تخلیق کاروں نے انسان کے واکی و ماغ کی نشو کا نما میں مددی تو فلاسٹروں اور سائنسدانوں نے با کمی د ماغ کی آبیاری کی۔ بیسویں صدی کے سائنسدان اور فلاسٹروں ، جیسے برٹر غراس ، ڈال پال سارتر ، شکسنڈ فرائڈ اور شیفن ہا کنگ،۔ نہ انسانی زندگی اور کا کتات کو اسکی اعتبادی اور گہرائیوں تک بھے جی شن زندگیاں صرف کیس اور اس پر ہی زور دیا کہ بی نوع انسان اپنے انفرادی اور معاشرتی سائل خدا ، فد ہب ، صحا کف اور وی والیام کے بغیر بھی طل کرسکتا ہے۔

جیے جیے سائنس اور فلفہ کے مفایان آ مے ہو مے نہ صرف انسانی ذہن بلکہ انسانی معاشرے کی بھی مزید نشو ونما ہوئی ہے۔ اسکولوں ، کالجوں اور ہو نیورسٹیوں بیس تعلیم کی بنیاد سائنسی اقدار پر قائم ہوئی اور حکومتی معاملات بیس تو انین غیر ندہی اور انسان دوئی کی اقدار کی مطابقت میں بنائے مجے۔ بہت ہے سائنسدانوں اور فلاسفروں نے اپنے آپ کو وہنی طور پر سنراط کے فقش قدم پر چلایا ، جس نے نوجوانوں کو غذہی اور ساجی روایات پرسوال اُٹھانے کی متراط کے فقش قدم پر چلایا ، جس نے نوجوانوں کو غذہی اور ساجی روایات پرسوال اُٹھانے کی متراط کے فقش قدم پر چلایا ، جس نے نوجوانوں کو غذہی اور ساجی روایات پرسوال اُٹھانے کی متر کے بیات ہوں۔

بیسویں صدی میں ماہر من نفسیات نے سائنسی اور سیکوٹر نظطۂ نگاہ سے مخلیق کاروں اور صوفیاء کے تجربات اوروار دات کا مجرائی سے مطالعہ کیا۔

ولیم جمز (Julian Jaynes) اور جوکین جمنز (William Jame) ہے۔
ماہر سن نفسیات انسانی نفسیات کے دائر دکار کورسعت دیے ہوئے اس کوشش جس کے دہ کہ ماری روحانیت کا تعلق معبود کی بجائے انسانیت سے ہے۔ اہماہام ماسلو ( Maslow ماری روحانیت کا قابت کیا کہ وہ تجربات جو تصوف اور لنون اطیفہ سے مطلق ہوتے ہیں ان سے گذر نے کے لئے ٹی لوع انسان کو کسی خدا یا خصوص ند جب پر ایمان رکھنے کی ضرورت نیس ۔ ایسے تجربات کا تعلق انسانی و ماغ کے دہ نی حصول سے ہوتا ہے۔ بیانسانی الشعور سے بیدا ہوتے ہیں ند کہ خدا و س اور فرشتوں سے ۔ ان ماہر سن نفسیات نے انسانی نفسیات کا سیکولر شعبہ متعدد تعارف کرایا۔ انسانی و ماغ اور فحصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی اور خصنیت کو تحصف کے لئے انسانی روایات کی ہیا دسائنی و مراکز کے محاکف مقدر میں۔

جيها كريم ال اكيسوي مدى ش تمام عالم على الن والعرومون كاجائزه ليت إلى ا

ہمیں نظر آتا ہے کہ بہت سے اوک ذہی روایات میں جکڑے ہوئے ہیں اور فدہی رہنماؤں کے پاس بی معاشرتی ، معاشی اور سیاسی طاقت ہے۔ ان رہنماؤں نے عوام الناس کو ذاتی اور سیاس طور پر اپنے فدہی فرقون اور محاکف میں جکڑر کھا ہے۔ جبکہ ان محاکف کے اصولوں پرکوئی دو فرقے بھی متعق نہیں ہوتے۔ دوسری طرف ایسے بھی گروہ ہیں جن کے لئے فدہب کی حیثیت ذاتی نوعیت کی ہے اور وہ معاشرتی اور قانونی معاملات کے بارے میں فیر فرجی مائنسی اور انسانی اقدار سے دہنمائی حاصل کرتے ہیں۔

ایک انسان دوست ماہرِ نفسیات ہونے کے ناطے بیرا نظریہ تو یہ ہے کہ بطور بنی نوع انسان اندمی تقلید اور خدہب ہمارا ماضی تقے اور سائنس، نفسیات اور فلفہ ہمارا استقبل ہے۔ انسانی ارتقاء کے سفر میں ہم نے غربی گروہوں اور تک نظریوں سے ترقی کرکے غیر خربی نظریوں اور تک نظریوں اور تک میر خربی نظریوں اور انسان دوئی کے اصولوں کی طرف بڑھنا ہے جہاں تمام شہریوں کو یکساں حقوق اور مراعات حاصل ہوں۔

اس سر میں صوفیا و، فنکار، سائنسدان ، اور فلاسفر اپنے ذاتی ، جلیتی ، اور منطقی حقائق کے ساتھ صدیوں سے معاشرتی تبدیلی کے لئے راہیں بناتے چلے آئے ہیں اور انہوں نے ان صدیوں پرائی روایات کو وڑنے کے لیے قربانیاں دی ہیں۔ ان سارے اختاا قات سے بادی انتظر انہوں نے سچائی ، جلیتی تخیل اور منطق قلر کو سامنے رکھتے ہوئے انسائی آزادی کی جبد وجد مسلسل جاری رکھنے کی راہ بنائی۔ انہوں نے معاشرتی شعور اور روشن خیالی کے حصول کے لئے لوگوں کی حوصلہ افزائی کی اور اعرضی تقلید سے لگالتے کے لئے عوام کی ہست بندھائی۔ اس سر میں صوفیوں فنکارواں فلاسٹروں اور سائنسدانوں نے کالیف افحا کمیں مگر کے انسانی اس سر میں صوفیوں فنکارواں فلاسٹروں اور سائنسدانوں نے کالیف افحا کمیں مگر انسانی ہے ہوئے اور ایک میں ہیں۔ انسانیت کے بہر مستقبل کے لئے راہ ہموار کی۔ انہوں نے جن پگڑٹے یوں پر اپنے سنر کئی وہ ہیں۔ انسانیت کے بہر مستقبل کے لئے راہ ہموار کی۔ انہوں نے جن پگڑٹے یوں پر اپنے سنر کئی ہیں۔ آئے والی نسلوں کے لئے بڑی بڑی کر اور مائنس کی اور ایک کی اور ایک مقاب کے درجھلی سوچ رکھنے والوں کو ایک متاسب موقعد دیا کی معاشرے جی زعر کی وموت کا معاملہ بین جاتا ہے۔ ای لئے یہ بات اہم ہے کہ آبادی کے معاشرے جن خرانہ ہے۔ "کے معاشرے جن کی فیرمعولی کی قابلیت ہی تی فی فرح انسان کا اہم خزانہ ہے۔"

# انسانى ارتقاء كاا گلافتدم

تخليق:خالدسبيل برجمه:رفق سلطان

نسل انسانی کی ارتفائی سر بلندی کا مطالعہ کرتے ہوئے جانوروں اور انسانوں کے تقابل میں ایک فرق واضح طور پر ابحر کر جارے سائے آتا ہے کہ انسان جانور کی نبست اپنے بارے میں شعوری طور پر خود شاس ہے جبکہ جانور صرف زعمہ ہونے کی جبلت کا احساس رکھتا ہے یا بول کہد لیجئے کہ جانور مرف جانے ہیں جبکہ انسان جانے ہیں کہ وہ جانے ہیں۔ اس شعوری اور اکسی وجہ سے انسان زبان ، کلی سائنس، جینالوجی کے ساتھ ساتھ فنون لطبقہ اور علم اور اکسی کی وجہ سے انسان زبان ، کلی سائنس ، جینالوجی کے ساتھ ساتھ فنون لطبقہ اور علم الاساطیر کی تخلیق و تحقیق پر دسترس حاصل کر سکا ہے۔ انسان ترقی اور نشوو تھی کے مراحل طے الاساطیر کی تخلیق و تحقیق پر دسترس حاصل کر سکا ہے۔ انسان ترقی اور نشوو تھا کے مراحل طے کرتے ہوئے اپنے اور اپنے اور اپنے سان کے اچھا گی الشھور سے بھی آشنا ہوتا چلا گیا ہے۔

کی جیلی چندصد یوں میں دنیا کے کی سائینسدانوں ،نفیاتی ماہرین اورفلاسفرز نے ہم پر بید از آشکار کیا ہے کہ انسانی الشعور وسیح الجہات اور کثیر الاشکال ہے۔ چار از ڈارون Charles راز آشکار کیا ہے کہ انسانی الشعور کے وجود کا احساس دلوایا۔ انہوں نے جات کیا کہ زعم گی ابتدا سمندر سے ہوئی تھی جہاں ایمیا احساس دلوایا۔ انہوں نے جات کیا کہ زعم گی کی ابتدا سمندر سے ہوئی تھی جہاں ایمیا amoeba کی طرح کے ایک دوالے جرقو موں نے ہم لیا اور کی طیمین سال کی ارتفائی منازل ملے کرتے ہوئے گھی ، پرعم چریم اور دودھ پالنے والے جانوروں کی صورت میں منازل ملے کرتے ہوئے گھی ، پرعم چریم اور دودھ پالنے والے جانوروں کی صورت میں تدرتی استخاب منازل ملے کرتے ہوئے عالم منازل ملے کرتے ہوئے عالم کی ترقی پذیر تو ت کے ساتھ پیدا میں خاہر ہوئے۔ اس ارتفائی عمل نے انسان کو دل ود ماغ کی ترقی پذیر تو ت کے ساتھ پیدا کیا۔ یکنی جران کن بات ہے کہ انسانی جنین لاکھوں سالوں کے ترقی فی مراحل سے گذر نے بعد اب مرف فو ماہ عمل اپنی ماں کے دم عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشوو فرما پانے کے بعد جنم لے لیتا ہے۔ انسانی حرام عمل نشور فرما پر انسانی حرام عمل نشور فرما پر انسانی حرام عمل کے بعد جنم کے

جرقومہ sperm میں مذہ مونے کے بعد بار وریضے sperm کی صورت میں ہونے کے بعد بار آور پہنے sperm کی صورت میں تبدیل ہوتے ہوئے لاکھوں کروڑوں cell پر شمتل انسانی بیچے fetus کی شخص کر انتہائی جنین اور اکثر جانوروں کے جنین میں ممل پیدائش کے ابتدائی چند ہفتوں کے دوران مما مکت پائی جاتی اور آو لیدی ممل دوران مما مکت پائی جاتی ہوتا ہے۔ جب انسانی بیچ پیدا ہوتا ہے تو اس کی جبلتیں اور تو لیدی ممل لاشعوری نظام حیات کا حصر بن جاتا ہے اور آ ہستہ آ ہستہ شعوری سطح پر ظاہر ہوتا ہے۔ جسے جسے بیچے بورے اور سیانے ہوتے جاتے ہیں وہ ذیادہ شعوری اوراک کے حامل ہوتے جاتے ہیں۔ سیکنڈ فرائیڈ sigmund Freud اور دوسرے نفسیاتی ماہرین نے ہمیں نفسیاتی لاشعور سے سیکنڈ فرائیڈ این ماسا تذہ برزگوں اور روشاس کروایا۔ انہوں نے واضح کیا کہ جب انسانی بیچا ہے والدین ، اسما تذہ برزگوں اور بہن بھا تیوں کے ساتھ ساجی ممل میں شرکے ہوتے ہیں تو ان میں ایک غیر معمولی تخصیت ہجاگر ہوتی ہو جاتے ہیں جو تی ہو جاتے ہیں جو تا ہے اور انہیں اس قابل ہوتی ہو جاتے ہیں جو تا ہے اور انہیں اس قابل ہوتا ہے اور انہیں اس قابل ہوتا ہے کہ دو ذعر کی جس بھی آنے والی مشکلات اور پر بیٹا نیوں سے نبرد آن رہ ہو تیں۔ بیا تا ہے اور انہیں اس قابل بیا تا ہے کہ دو ذعر کی میں چیش آنے والی مشکلات اور پر بیٹا نیوں سے نبرد آن رہ ہو تیں۔ بیا تا ہے اور انہیں اس قابل بیا تا ہے کہ دو ذعر گی میں چیش آنے والی مشکلات اور پر بیٹا نیوں سے نبرد آن رہ ہو تیں۔

فرائیڈ نے اپنی مریضوں کے خواب اور دوسرے جذباتی مبائل کا تجزیاتی مطالعہ کرتے ہوئے دفا گی مل کا ایک ایساسلم مراتب (hierachy) دریافت کیا جوانسان اپنے جذباتی مسائل میں گھرے ہوئے افراد مسائل میں گھرے ہوئے افراد دماغی بجاریوں جیسے دیوانہ پن یا ب ربط خصیت اور آزردگی کے افروہ کن دوروں سے نیٹنے دماغی بجاریوں جیسے دیوانہ پن یا ب ربط خصیت اور آزردگی کے افروہ کن دوروں سے نیٹنے کے لئے جود فا می میکانیکی فلام استعمال کرتے ہیں دہ عوباً عدم تعلقی اور انکار کی کیفیت میں سمٹا ہوا ہوتا ہے۔ جبکہ صحتند اور زعرگی ہے جڑے باروزگار افراد زیادہ بلند نظری کا مظاہرہ کرتے ہوں ہوئے مہذب ویرائے یا ظرافت کو اپنا آکہ کار بناتے ہیں۔ ہریالغ محض جتنا وسیح القلب ہوگا ہوئے مہذب ویرائے یا ظرافت کو اپنا آکہ کار بناتے ہیں۔ ہریالغ محض جتنا وسیح القلب ہوگا انتابی اس کا دفا می میکانزم مستعدادر پہنے کارہوگا۔

کارل بارکی Karl Marx اور دوسرے بہت ہے ماہرین عمرانیات اور معاشیات نے ہمیں معاشرتی الشعور کے بارے میں آگاہ کیا ہے۔ انہوں نے واضح کیا کہ بہت ہے معاشرتی معاشرتی اور محجرل موائل نے تاریخی ارتفاء کی سربائدی میں خاصاا ہم کرداراوا کیا ہے۔ مارکس نے جدلیاتی مادیت کا نظریہ چی کرتے ہوئے ہمیں بتایا کہ س طرح جا محردارات

مرمایددارانداورسوشلسٹ نظام کے پیداواری عمل جاری نفسیات پرایے اثرات مرتب کرتے میں اور مس طرح صنعتی ترقی انسانیت کوانسانی خصائل سے محروم کروجی ہے۔اس نے ساجی حروبوں کی حوصلہ افزائی کرتے ہوئے انیس تاریخی عمل سے بوشیار رہنے کی طرف متوجہ کیا تاكدوه شعورى آگاى كے ساتھ انسانيت كى ترتى ميں اپنے حصد وال كيس بين الاقواى سطى كام كرنے والے نفسياتى ماہرين جميس سمجاتے جي كدانسانى جذبات اورنفسياتى مسائل ان ث**قافتوں اور تہذیبوں کی پیداوار ہوتے ہیں جن میں انسان بودوباش اختیار کرتا ہے۔وجودیت** اور بشریت کو ماننے والے فلاس فرز Existentialists جیے ڈال پال سارتر Jean Paul Sartre ایرک فرام Eric Frommاور وکٹر فرمننکل Victor Frankl نے جمیں آگاہ کیا کدانسان اینے لئے زعر کی کی راہ معین کرنے میں خود مخار ہے اور اینے واتی اور معاشرتی وجود کی حیثیت کے لئے اپی صوابدید کے مطابق معنی اور مقصد تراش سکتا ہے اوراس ك مطابق حالات كامقابله كرسكا ب- انبول في جميل بدهاوا ويا كدا في زعر كيول كومزيد بامتعد بناتے کے لئے ذے داریوں کوائے ہاتھ میں لو۔فرینکل نے واضح کیا کدانسانی اللف اوراذيتي قابل برداشت بوجاتي جي جب بم افي زعد كى كے لئے كوئى مقصد حاش كر کیتے ہیں۔

یبویں صدی جس اینس اور تینالوتی کی ترقی کی بدولت انسان نے جہال جان لیوا

ہی ایجاد کے جی جن کے بربادی کے احوال کی سے تخی ہیں۔ میڈ یکل سائنس کی ترقی کی وجہ

ہی ایجاد کے جی جن نے بربادی کے احوال کی سے تخی ہیں۔ میڈ یکل سائنس کی ترقی کی وجہ

سے بھار ہوں سے شفاء کے حصول میں حد درجہ آسانیاں پیدا ہوگئی جیں لیمن ایٹی اور کیمیائی

مدی میں انسانیت ایک دورا ہے کہ کرئی ہے جا ہے تو ارتقاء کے اسمالہ ترگامزن ہے اکیسویں

مدی میں انسانیت ایک دورا ہے پر کھڑی ہے جا ہے تو ارتقاء کے اسمالہ تی کا طرف بڑھ

جائے اور جا ہے تو اجماعی خود کئی کو اپنا مقدر بنا لے۔ جانوروں میں تہدیلی کا عضر نجرل سلیشن

کا مربونِ مفت ہوتا ہے جبکہ انسان شعوری ادراک کی بدولت اپنے لئے ترتی کا راستہ چننے پر

تا در ہے۔ اوراس کا درست اختاب انٹر اوری اوراجہا گی سطح پر انسانیت کو بقدرتی ترتی کے مراحل

تا در ہے۔ اوراس کا درست اختاب انٹر اوری اوراجہا گی سطح پر انسانیت کو بقدرتی ترتی کے مراحل

ہے گذار تے ہوئے آگے کی طرف لے جاسکا ہے۔

اگرہم دنیا کے چید بلین افراد کے بارہ میں معلومات حاصل کریں تو ہمیں پہتہ ہے گا کہ دنیا رکھ برنے افراد کی ایک کہشال ہے جس کے کچھرنگ سچیکے اور کچھشوخ ہیں۔ ایسے افراد، گروہ اور مما لک موجود ہیں جوشاید عموی طور پرانسانی ارتقااور بلوغت کے کمتر درجہ بی شار کے جاسکتے ہیں جبکہ اس کے برنکس ایسے افراد، گروہ اور ممالک بھی موجود ہیں جوانسانیت کے اعلی معیار پر قائز کے جاسکتے ہیں۔ میرے خیال میں اونے درجہ پرفائز بالغ نظر انسانوں میں تمن معیار پر قائز بالغ نظر انسانوں میں تمن معیار پر قائز بالغ نظر انسانوں میں تمن

## Critical Thinking تقیدی سوچ بچار

بالغ نظرافراد تقیدی منطقی اور تجزیاتی سوچ کے مالک ہوتے ہیں۔ستراط Socrates اوردوسرے بونانی فلاسفرز نے ایسے ٹی تجزیاتی طریقہ کارمرتب کے ہیں جن کے ذریعے انسان عقلی اور استدلالی نقط نظر کے مطابق اپنی روایات اور تہذیب کا جائزہ لے سکتا ہے۔سوچ کے بید دھارے سائنس ، فلائنی اور سائیکا لوجی کی ارتقائی پیش رفت میں معاون ٹابت ہوتے ہیں اورانی کے طفیل انسان اپنی معاشرتی بندشوں پرسوال اٹھانے کے قابل ہوجاتے ہیں۔

## Creative Imagination تحليتي ذبحن

بالغ نظرافرادا کیا ایسی توت سے مالا مال ہوتے ہیں جوان میں ظلیقی صلاحیت اور فنون لطیفہ کے لئے شوق اور جبتو کا مادہ پیدا کر دیتی ہے۔ ان میں سے بعض ایسی ظلیقی شخصیات ہوتی ہیں جو ادب، شاعری، ڈرامہ اور مصوری میں او نچا مقام حاصل کرتی ہیں۔ ان میں ایک ایسی مجر پور ذوقی صلاحیت موجود ہوتی ہے جوانیس اپنے کروہ اور کلچر میں ممتاز بناتی اور سب کو ساتھ لیکر چلنے میں معاون ثابت ہوتی ہے۔ ٹیلیوژن ، پرنٹ میڈیا اور اب انٹرنیٹ کی وجہ سے ان نا بغدروز گار شخصیات کی تخلیقات دنیا کے ہرکونے میں دیمی ، نی اور پڑھی جا کھی ہیں۔

#### Compassionate Heart مدرداندروبير

معاشرے کے بالغ نظر افراد بالتخصیص فرجب دلمت سب کے ساتھ مساوی سلوک روا رکھتے ہیں۔ وہ اختلافات کو ہوا دینے کی بجائے کی جہتی اور مشتر کے خصوصیات کو اجا کر کرتے ہیں۔ وہ ذات بات، ہراوری اور نسلی نقافر کے بھید بھاؤے کل کرکل انسانیت کا بھلا جا ہے یں۔ وہ سائنسدان جنہوں نے پنسلین اور انسولین جیسی اوویات ایجاد کی جیں ان کا مقصد صرف اپنے خاندان یا گروہ کوفائدہ پنجا نائیس تھا بلکہ وہ ساری دنیا کواس کے فوائد سے مستفید کرنا چاہتے تھے۔ ایسی ٹابغہ روزگار شخصیات دنیا سے بہاری اور دکھ کا خاتر کر کے پوری انسانیت کا معیار بلند کرنا چاہتے ہیں۔ کئی فلاسٹرز اور ریغار مرز نے معاشرتی شعور کو عام اوگوں تک پنجانے کی ہے انتہا وجدو جبد کی ہے تاکہ انسانیت کا بول بالا ہو سکے اور بی شعور بزے گروہ اور جماعتیں کورجم لا ندوییا بنانے میں مددگار بن سکے۔

تعلیق ذہین کی مالک ایسی رحم ول ممتاز شخصیات چاہے وہ سائنسدان ہوں، آرشد،
شاعر، فلاسفر، ریفارم یا انقلائی ہوں وہ انسانیت کو ارتفاء کے اسکے قدم کر راستہ دکھانے ہیں
کوشاں رہتی ہیں۔ اس کے لئے ان کی کوشش ہے کہ عوام الناس منطقی اور استدلائی طرز فکر کو
اپنا تمیں اور اپنے تصورات کو تخلیقی موڑ دیں۔ میل جول ہیں پر دباری اور مروت کی عادت
والیس۔ ان اکا برین کی خواہش ہے کہ ہم گروہی عصبیت اور غیر ضروری ہے مقصد معاشرتی
والیس۔ ان اکا برین کی خواہش ہے کہ ہم گروہی عصبیت اور غیر ضروری ہے مقصد معاشرتی
بندشوں کے حصارتو ڑ ویں تا کہ آیک پرائن اور بنائے باجمی کے سنرکا آغاز ہو سکے۔ ہمیں الی
بندشوں کے حصارتو ڑ ویں تا کہ آیک پرائن اور بنائے باجمی کے سنرکا آغاز ہو سکے۔ ہمیں الی
مراعات اور مواقع بھی حاصل ہوں اور برقض اپنی امکانی ترتی اور فلاح کے حصول ہی
آزاد ہو۔ ہم انفرادی، معاشرتی اور سیاسی اختلافات کو امن والمان کے ساتھ مل کرسیں۔
شاید یکی وہ واحدرات ہے جو ہمیں انفرادی اور اجماعی طور پر آگے بوجے اور ادتفاء کی نئی
مزل تک لے جاسکتا ہے۔

# روايتي اكثريت اورتخليقي اقليت

تخليق: خالد سهيل مرّجه: رفق سلطان

اندانی نفسیات کا طالبعلم ہونے کے ساتھ ساتھ میں ایک پیشہ ورنفسیاتی معالی بھی ہوں اور مجھے اندانوں کی اجماعی اور انفرادی زیدگیوں میں وہنی ارتفاء کو قریب سے دیکھنے اور پر کھنے کا موقع ملاہے ۔ مجھیلی کی دہائیوں سے متعدد ماہرین نفسیات نے اندانی شخصیت کے بارہ میں دلچہ اور جران کن نظریات ویش کے ہیں۔ اپنے ساتی اور پیشہ ورانہ تحریب کی بنیاد پر میں بھی ایک تعیوری theory پر کام کر رہا ہوں ہے میں رواتی اور کیلی شخصیات کے نام سے چش کرنا واجماع اور ایسا ہوں۔

\* جمی اس مضمون میں اس تعیوری کے خدوخال اپنے قارئین پر واضح کرنے کی کوشش کروٹگا۔

#### فطری ذات Natural Self

ولا دت كوفت سى تمام بي ايك منظر دفطرى رقبان ادر مزائ لئے پيدا ہوتے ہيں ہے ہم ان كى خصوص فطرى ملاحيت كيد سكتے ہيں۔ ہم اس عمل كو ج اور بود سے كى نشو دنما سے عبارت كر سكتے ہيں۔ ہم اس عمل كو ج اور بود سے كى نشو دنما سے عبارت كر سكتے ہيں۔ ہوتى اور دخت بنے كے لئے زر خيز زهن ، منا سب دوشى اور تازہ ہوا كى ضرورت ہوتى ہے تاكدوہ كي كول دے سكتے بالكل اس طرح بجول كو بحى ايك مجت بجر سے ہوتى ہے تاكدوہ ايك صحت ند كامياب اور سلح مجت بجر سكول اور ساج كى ضرورت ہوتى ہے تاكدوہ ايك صحت ند كامياب اور سلح جوانسان بن سكيں۔ ايسے بي جو تھارت ، كالى گلوچ اور برتشدد ماحول ميں برورش ياتے ہيں ان سے كے بائع ہونے بر تحقی نظرت اور تشدد ان كى ذات كا حصہ بن جائے كے امكان عالب ہے كہ بائغ ہونے بر تحقی نظرت اور تشدد ان كى ذات كا حصہ بن جائے

#### ----- انسانی شعور کا ارتقا

اوروہ ندمرف اپنے لئے بلکرائے ماحول اور ساج کے لئے بھی ایک خطرہ بن جا کیں۔

#### روایتی اور تخلیقی ذات

بچل کے بلوغت میں داخل ہونے کے ساتھ ان کی ذات میں دوطرح کی تبدیلیاں نمایاں طور پر ابجر کرسا منے آتی ہیں۔

## الف تقليدي فخصيت Conditioned Self

الیی شخصیت اپنے خاندان، سکول، گروہ اور کلچرکی پیدا کردہ ہوتی ہے۔ ایسے اوگ عموماً (should, have to and must) میہ ہوتا چاہتے ، ایسے کرنا چاہتے اور لازماً ایسا کرنا پڑیا جیسے الفاظ کی گردان کا شکارر ہے ہیں۔

#### ب بخلیقی شخصیت Creative Self

الیی شخصیت تخلیقی وسعت قکر کی مالک ہوتی ہے اور اپنے اہداف like to, want) (to and love to do اوگ کیا پہند کرتے ہیں، کیا جاہے ہیں اور کیا کرنے میں لطف اندوز ہوتے ہیں کی بنیاد پراستوار کرتی ہیں۔

## رواجي اورخليقي شخصيات

انسانی شخصیت جہت پہلوروشنیوں کی ایک تو س تزح کی مانتہ ہے۔ رنگوں کے اس سلط
کے ایک طرف روا تی شخصیات ہیں جنہوں نے تعلیدی رویوں کو اپنا طرز عمل بنالیا ہے جبکہ
روشنیوں کی دوسری طرف تخلیقی شخصیات ہیں جنہوں نے اپنی ذات کو آئین نو کا ترجمان بنالیا
ہے۔ متعدد صحت نداورخوش باش افراد نے تخلیقی اور تعلیدی کے ماہین ایک خوشکوار توازن تا تم کر
رکھا ہے جبکہ دوسرے بہت سے افراد تعناد کی راہوں میں بحث رہے ہیں۔ ایے تعنادات
اندیش ، شرم ، احساس جرم اور دل فلکنگی کوجنم دیتے ہیں حتی کہ (breakdown) ذبنی
جمان کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اور بیرسب اس وقت نمایاں ہوکر سائے آن کھڑ اورتا ہے جب
خلیق ذبن و وسب کرنے پرآ ماد ونظر آتا ہے جے تعلیدی ذہین کیسر غلط ، برااورا خلاق کراوٹ کا
سب بھتا ہے۔

## ساجی روای تقلیدیت کے نین سرچشے

انسانی نفسیات کے طابعلموں کے لئے تین سوال بہت اہمیت کے حال ہوتے ہیں۔ صحیح کیاا ورغلط کیا ہے؟ اچھا کیاا ور براکیا ہے؟ عناہ کیاا ور براکیا ہے؟

ان سوالوں کا جواب حاصل کرنے کے لئے جب ہم مختلف گروہوں اور ثقافتوں کا مطالعہ کرتے ہیں اور اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ مجھے اور غلاء اچھائی اور برائی ، گناہ اور نیکی کی صفات تمن رویوں پر بنی ہیں۔

#### 1- فيتحاروب

کے فقافق میں غرب ایک اہم جزوادرا حکام اللی کے طور پر تسلیم کیا جاتا ہے۔ لوگ خدا، ویضیروں محیفوں اور غربی علماء کوتو قیر کی نظر ہے دیکھتے ہیں۔ غربی علماء چاہوہ و اور کیا اور پیڈت ہوں، مولانا یا رق ہوں عموماً لوگوں کو کیا کرنے اور کیا نہیں کرنے کا درس دیے ہیں اور لوگوں کا کون ساتھ گناہ کے وائرہ کارش آئے گاجس کے لئے انہیں دنیا اور آخرت میں جوابدہ ہونا پڑیگا۔ چنا نچے وہ اوک جو غربی محیفوں کے احکام پڑمل پر انہیں ہو یاتے وہ احساس جرم کا شکار ہوجاتے ہیں۔ ان نقافتوں میں سیح اور غلط کی کسوئی خدا اور محیفوں کی مرہون منت ہوتی ہے۔

### 2- قانونی رویے

ایے کلجرز جہاں دنیادی طرز کے قوانین کارواج ہودہاں قانونی روایت اجیت کی حافل ہوتی ہے۔ دہاں پرایے آئین مرتب کے جاتے ہیں جوشہریوں کے حقوق کا تحفظ کرتے ہیں اور انہیں قانون کے دائرہ کار میں رہنے کی ترخیب دیتے ہیں۔ اور ایسے افراد جو قانون تھنی کرتے ہیں انہیں ہا قاعدہ عدالتوں کے ذریعے جیل کی ہوا کھانی پڑتی ہے۔ ایسے دنیاوی معاشروں میں تکومت الہد کی بجائے انسانوں کو نیسلے کرنے کا اختیار ہوتا ہے۔

#### 3- محتعامہ

بعض معاشرے اپنے شہریوں کی صحت اور تندری کے معالمے میں بہت اگر مند ہوتے

ہیں۔ ڈاکٹر ، ترمز ، نفسیاتی معالج اور سائنسدان صحت عامہ کے بارہ میں راہنمائی فراہم کرتے ہیں۔ داکٹر ، ترمز ، نفسیاتی معالج اور سائنسدان صحت عامہ کے جارہ میں راہنمائی فراہم کرتے لئے ہیں۔ یہ چیٹہ ورافرادا ہے مشاہدات اور تجربات کا نجوزعوام کی صحت اور فلاح و بہود کے لئے چیش کرتے ہیں۔ رہنمائی کے ان اصواول اور ضابطول پڑھل کرکے عامت الناس دہنی اور جسمانی طور پر صحت مداور تو انارہ کے ہیں۔ اور اگر لوگ ان بدایات کو ہروئے کارنبیں لائم میں مے تو امکان ہے کہ وہ بیاری اور تکلیف کا شکار ہوجا کیں۔

د نیا کے بہت ہے معاشروں میں ند بب ، قانون اور صحت ہے متعلق متفرق رویے قائم میں جووفت کے ساتھ ساتھ ارتقائی مراحل طے کرتے رہتے ہیں۔

## رواتي اكثريت اورخليقي اقليت

انسانی تہذیبوں کے مطالعے سے بیات واضح ہوتی ہے کہ تقریباً ہرگر وواور ثقافت میں ایک رواتی اگر بت کے ساتھ ساتھ ایک گلی اقلیت بھی موجود ہوتی ہے۔ رواتی شخصیت کے حال افراد قانون کی پابندی کو زندگی کا حصہ بنا لیتے ہیں ، اداروں اور تظیموں کی پاسپانی اور حمایت کرتے ہیں چاہ ہوں ، فدہی یا سیاسی ہوں۔ تصویر کے حمایت کرتے ہیں چاہ بدادر سے معاشرتی یا ثقافتی ہوں ، فدہی یا سیاسی ہوں۔ تصویر کے دوسرے درخ برخلیقی شخصیات ہوتی ہیں جو حاکمیت کوللکارتی اور ایسے تو انین اور ضابطوں کے خلاف اٹھ کھڑی ہوتی ہیں جو نامعتول اور ناافسانی برجی ہوں اور معاشرتی تحقین کا باعث بنے ہوں۔ اس تجزید کے دوران ایک دلچیپ صورت حال انجر کر سامنے آتی ہے کہ اگر ہم کسی شخصی کی تخلیقی اقلیت آ ہت میں اور جدید گلیقی اقلیت آ ہت میں تو یہ واقع ہوتا ہے کہ ایک صدی کی تخلیقی اقلیت آ ہت آ ہت دوراتی اور ایک اور جدید گلیقی اقلیت کوجتم دیے آ ہت دوراتی ہوتا ہے کہ ایک اور جدید گلیقی اقلیت کوجتم دیے آ ہت دوراتی ہوتا ہے دارتھا ہ کوا گلی میں کے دہرین کر سامنے آتے ہیں۔

## تخلیقی شخصیات کی سوانح عمریا<u>ں</u>

حکیقی شخصیات کی مواخ عمریوں کے مطالع سے میدامر نمایاں ہوتا ہے کہ وہ شخصیات چاہے سائندان اور فنکار ہوں، شاعریا فلاسنر ہوں، مصلح یا افتال لی ہوں اکثر و پیشتر اذبت اور ناکوار مورت حال میں گرفتار رہے ہیں کیونکہ وہ روایتی خاندانوں، گروہوں اور فقافتوں ہے ناکوار مورت حال میں گرفتار رہے ہیں کیونکہ وہ روایتی خاندانوں، گروہوں اور فقافتوں ہے

جدید قانون کی حاکمیت کے لئے اکثر و بیشتر الجھنے رہے ہیں۔اور بیامر بھی فیر معمولی نیں ہے کدا نہی معاشروں نے آنے والے وقت بلکہ بعض اوقات صدیاں بعد بھی ان نابغہ روزگارافراد کوتو صیف وتعریف اور پذیرائی ہے بہم نوازا۔ہم بیسویں صدی بیں اس حتم کے کئی واقعات کا مشاہدہ کر کئے ہیں۔ بیں اس موقع پر صرف دو واقعات ہیں کرونگا جسمیں ہے ایک سیاس و نیا اور دو سراسائنس اور فد بہب کی و نیا ہے متعلق ہے۔

ساؤتھ افریقہ کے خلاف آواز بلندگی۔ اے نہ صدی تک خل میں بندکیا گیا اللہ اس برہ شت قوانین اور طرز عمل کے خلاف آواز بلندگی۔ اے نہ صدی تک بیل میں بندکیا گیا بلکہ اس پر دہشت گردہونے کا الزام بھی عاکد کیا گیا۔ پھر قریب رائع صدی تک بیل میں بندر ہے کے بعد ربائی سلے پراے ایک حریت پہنداوروطن کی آزاوی کا سپہ سالار قرار دیا گیا۔ نیلن منڈ یلا کوساؤتھ افریقہ میں ایک کیر النسل اور کیر الثقافت جمہوری حکومت قائم کرنے پرامن کے عالمی نوبل انعام سے نواز اگیا۔ دوسری مثال کی تصولک چرچ کے اس اقرار کی ہے کہ ان کے اوار سے نے انعام سے نواز اگیا۔ دوسری مثال کی تصولک چرچ کے اس اقرار کی ہے کہ ان کے اوار سے نے تمن سوسال قبل گلیلو Galelio کی زیمن کے باروش دریافت کو قائل تعزیر قرار دیا تھا کیونکہ اسکانیا تکمشاف بانجیل کی ایک دوایت کے فظی ترجمہ سے اختلاف رکھتا تھا۔

ہرگردہ ادر معاشرے بیں مخلیقی ذہن انسانی حقوق اور شخصی آزادی کے لئے برسر پریار ہے ۔
۔ وہ اس بات پریفتین رکھتا ہے کہ انسانی کوا پی تخلیقی کاوشوں میں نت سے تجربات آزمانے کے لئے ہرشم کی بابندی ہے آزادہ ونا چاہیے ۔ ضروری ہے کہ بیچلیقی قوت ندمسرف آرٹ ادر ادر مائنس میں اپنے اظہار کے لئے آزادہ و بلکہ مجبت، پیار اور روحا فیت کے ہارہ میں بھی اپنے رشحات فکر بدحوث بیان کر سکے جنگیقی شخصیات کا خیال ہے کہ فدہی اور سیاسی اداروں کی ناروایا بندیاں ذہین اور کیا تھی جو ہرکو مائھ کردیتی ہیں۔

و کھنے ہیں آیا ہے کہ دنیا کے مختف معاشروں اور فقافتوں میں مخلیقی اقلیت اور روا تی اکثریت کے بابین اختلافات ابجرتے رہتے ہیں۔ بیا ختلافات آگے چل کر تلخ اور نا قابل برداشت ہوتے چلے جاتے ہیں جی کہ بعض اوقات پرتشد دجیئر پوں کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ دوسری طرف روا تی اکثریت اور مخلیق اقلیت انفاق اور پراس طریقے پر بقائے باہمی کے اصواد س کو بروئے کارلاتے ہوئے ایک ایسا باحول تر تیب دے دے ہوتے ہیں جوقو موں کی ارتقاء اور بہود کے لئے ضروری ہے۔ ایسے ادوار میں مخلیقی اقلیت کھلے دل کے ساتھ روا تی اکٹریت کی ان کوششوں کو سراہتی ہے جو وہ گزری نسل کی تخلیقی سوغات کو آنے والی نسلوں کے لئے محفوظ کرنے میں اپنا کر دار اوا کررہی ہے جو کیتی اقلیت اور رواجی اکثریت کے مامین سے ایک قابل ستائش کوشش ہے جو اشتہائی سیر حاصل اور ترقی پسندانہ نتائج پیدا کرتی ہے۔ ایسا تو از ن خاندانوں، محاشروں اور فقافتوں کے درمیان پیدا کرنا خاصا مشکل ہوتا ہے لیکن بیدا کی ایسانصب احمین ہے جس کے لئے جمیں اپنے جدوج جد جاری رکھنی چاہیئے۔

#### بإبنداور مختار نظام

تاریخ کی جمان بین سے بیات ابت ہوتی ہے کہ جب کوئی نظام یابند یوں کی جکڑ بندکا شكار موجائة وووفت كساته رتى كامنازل طيس كرسكتا بالكل اس طرح جيا يك بهتا موا دریا اگر تغیرے ہوئے کدلے یا نیوں میں تبدیل ہوجائے تو وہ اپنے تمام تاز کی اور مشاس كحو ويتاب ومرى طرف جب مى نظام كوايسافرادكى رہنمائى ميسر بوجوجديد خيالات كو ا پنانے اور انہیں بروئے کارلانے کی صلاحیت سے مالا مال ہوں توابیا معاشرہ مسلسل ترقی کی راہ یر گامزن رہے ہوئے بہترین متائج بیدا کرسکتا ہے۔اور زندگی قدم بعدم مزل بمزل آگے کی سے زواں دواں رہتی ہے۔ سمی بھی معاشرے اور نقافت میں مخلف لوگ جا ہے دوروائی موں با تلیقی این آ در شوں کو حاصل کر سکتے ہیں اور ساج میں اپنے لئے ایک باعزت مقام پیدا كريكة بي بشرطيكه ومجى دوسرول كاس حق كوشليم كرتے موئے انبيل معاشرے ميں ايك متوازن زندگی گذارنے کا موقع فراہم کریں۔ گذرتے وقت کے ساتھ ہم اس نتجہ پر پہنچ ہیں كداتهاد من تنوع ب اور تنوع من اتحاداور مستقبل من ترقى اورار قناء كے يمي رہنما اصول ہیں۔ مجھامید ہے کردواتی اکثریت اور طلقی اقلیت ایک دوسرے کے کام کوقدروانی کی نگاہ ے دیکھیں مے اور انسانیت کی بقاء اور بہتری کے لئے ال کرکام کر بھے۔ مثال کے طور پراگر انسانیت کوایک ناؤے تشبیددے کی جائے تورواتی اکثریت اس کے نظر کی مانند ہے اور تخلیقی اقلیتاس کے بادبان کی طرح ہے۔ای طرح اگرانسانیت کوایک در دست سے تھیہد دے دی جائے تورواجی اکثریت اس کی جزیں اور تلیقی اقلیت اس کی شاخیں اور پھل پھول ہیں۔انسانی تاریخ کے ہر باب میں روائی اکثریت ہارے درخشاں ماضی اور طلیقی اقلیت ہارے سنبرے ستنبل کے لئے ایک معمل کی طرح روش تحریک ہیں۔

## تاریخی ملاقات

تخليق: غالد سهيل مرّجه: كو برتاج

جب عرفان نے بھے اس تاریخی طاقات کی دعوت دی تو بھے چندال اس بات کا اندازہ نہ اکر دہ طاقات اس قدر یادگار طاقات ثابت ہوگی۔ عرفان نے اس طاقات کے بارے میں تفسیلات بتانے ہے گریز کیا تھا کیونکہ وہ بھے جیران کرنا چاہتا تھا۔ جب میں ایر پورٹ پہنچا تو وہ بھے لینے کے لیے آیا ہوا تھا۔ گر پہنچا کرہم دونون نے ال کررات کا کھانا کھایا اور پھرسونے کے لیے اپنے کروں میں چلے گئے۔ اگل میج قد جھے اس میڈنگ کی جگہ لے گیا اور جھے ہے کہا کہ میں اوکوں میں خودی محل ال جاؤل کیونکہ بطور منظم اے اس تقریب کے انتھادی ذمہ واری اضافی تھی۔

میں اپنظور پرادھرادھر کھومتار ہااور ید کھے کرجیران ہواکہ ایک بڑے ہوئے پر آخریب کا اہتمام کیا گیا تھا۔ ایک جانب دنیا بھرے دعوکے وانشور حضرات کی تقاریہ کے لیے ہال سے اور دوسری طرف ایک بڑے ہے میدان میں شامیانے گئے ہوئے تھے جو دور سے کا مجر کھھ معسے ہے اور دوسری طرف ایک بڑے ہے میدان میں شامیانے گئے ہوئے تھے جو دور سے کا مجر کھھ کا میں کہ کا میں کہ اور ان کے باہرایک بینر مصری میں نے تقاریہ سنے کی بجائے ان شامیانوں میں جانے کا فیصلہ کیا۔ تقاریہ سنے کی بجائے ان شامیانوں میں جانے کا فیصلہ کیا۔ پہلے شامیانے کے باہر ایک ویس صدی کی اور کہ کا بینر نگا ہوا تھا۔ پہلی نظر میں تو جھے وہ بینر بسمنی ساموں ہوا۔ میں نے سوچا دنیا میں رہنے والے تمام سام عرب افراد آخر ایک سوئی ساموں ہوا۔ میں نے سوچا دنیا میں رہنے والے تمام سام عرب افراد آخر ایک سوئی ساموں میں ہی تو بہتے ہیں۔ گر میں نے اپنی اس طنزیہ سوچ کو اپنی صد تک ہی رکھا اور اعدر افراد آخر ہوئے کی در ایس سے جادلہ خیال کر اعدر اللے دوسرے سے دیل جو اللے دوسرے سے دیل جو اللے دالے دنیال کر وہ سے خادلہ خیال کر وہ سے خادلہ خیال کر وہ سے خادلہ خیال کر وہ سے سے جادلہ خیال کر وہ سے خادلہ خیال کر وہ سے خادلہ خیال کر وہ سے خادلہ خیال کر وہ سے سوئے کیا کیں سے خادلہ خیال کر وہ سے سے خادلہ خیال کی سے خادلہ خیال کر وہ سے سے خادلہ خیال کر ان سے سے خادلہ خیال کر ان سے خادلہ خیال کر ان سے خادلہ خیال کی سے خادلہ خیال کر ان سے خادلہ

رے تھے۔ میں ان کے ذرا قریب کو ہولیا تا کہ پتہ چلے کہ کیا گفتگو ہور ہی ہے۔ مجھے بیجائے میں زیادہ دیر نہ کل کہ دہ سٹیون ہا کگ Stephen Hawking کی تازہ کتاب دی گرینڈ ڈیز ائن The Grand Design پر گفتگو کررے تھے۔

پہلے آدی نے کہا' اس کتاب کو پڑھنے سے جھے بیدا ندازہ ہوا ہے کہ ہم محض ایک کا نتات uni-verse کی جائے گئی کا نتاتوں multi-verse میں رہ رہے ہیں۔ بیہ جاننے کے بعد میراد نیا کے متعلق نقطہ نظر بکسرتبدیل ہوگیا ہے۔

دوسرے آ دمی نے جواب دیا اور میں یہ پڑھ کر جیران ہوں کہ بک بینگ کا نظریہ Big Bang Theory شاید درست نہیں ہے اور میں سوال کدد نیا کس طرح دجود میں آئی کتا ہے۔ معنی ہوتا جارہا ہے۔

تیسرے آدمی نے لقمد دیا' میرے لیے بلیک ہول Black Hole کا تضوری محور کن تھا۔ گئی ہی باریہ ہوا کہ ایک کا نتات اس بلیک ہول میں عائب ہوگئی اور پھر بالکل ایک نئی کا نتات نے سرجانے اور دوبارہ جنم لینے کا سلسلہ قرن ہاقرن کا نتات نے سرجانے اور دوبارہ جنم لینے کا سلسلہ قرن ہاقرن سے جاری ہے۔ اب ضرورت ہے کہ ہم اپنے وقت اور کا نتات کی آفرینش کے متعلق تصور پہ تظرِ جانی کریں' چو تھے آدمی نے سوال کیا'' مگر رہے تو بتاؤ کہ آخر لاکھوں افراد ان حقائق کو تبول کیوں نیس کرتے ؟''

یا نجوی آدی نے جواب دیا" اس لیے کدوہ اکسویں صدی میں نیس رہ رہے"۔

اور عین ان معے مجھے ابتدا میں پڑھے اکیسویں صدی کے عنوان کی اہمیت کا اندازہ ہوا۔ پھر میں اس شامیانے سے نکل کراس شامیانے میں داخل ہوا جس کی پیشانی پر بیسویں صدی کے لوگ کھا تھا۔ جہاں کے لوگ اکیسویں صدی کے افراد کے مقابلہ میں قدرے قدامت پرست لباس پہنے ہوئے تھے۔ جب میں نزدیک آیا تو دوخوا تین نفسیاتی علاج کے بارے میں تبادلہ خیال میں معروف تھیں۔

جب انہوں نے مجھے خوش ولی سے خوش آمدید کہااور گفتگو میں شامل ہونے کی دموت دی تو میں نے ان سے سوال کیا کہ س خم کی سائنگو تھیر پی psychotherapy کا طریقہ اپنے مریضوں کے علاج کے لیے استعمال کرتی ہیں تو ایک نے کہا '' میں رواجی حم کی معالج ہوں اور فرائد Freud کے نظریہ فکر کی تاک ہوں۔مریضوں کو کا وُچ couch پرلٹاتی ہوں۔'' '' آپ اپنے مریضوں کو کتنی د نعہ دیکھتی ہیں؟''

"ايك محفى كے بغة من يا في دن"-

"اور كتي عرص ك لي ؟"

" بى كوئى ھارے چوسال"

"میراتو خیال تھا کہ زیادہ تر معالج اس طریقیہ علاج کومستر دکر کیے ہیں۔ وہ اپنے مریضوں سے مند درمنے تفکلوکرتے ہیں اور ہفتے میں ایک یا دومر جہبی دیکھتے ہیں۔" "مگر میں فرائڈ کا تقطیہ نظر رکھنے والی معالج ہوں اور ای انداز سے اپنے مریضوں کو دیکھتی ہوں جے مگمنڈ فرائڈ دیکھا کرتے تھے۔"

اس لیح جھے احساس ہوا کہ وہ بیسویں صدی کی خورت کیوں ہے۔ بیان میں ہے ہو جسمانی طور پر تو اکیسویں صدی میں سانس لے رہے ہیں مگر دراصل بیسویں صدی کے افراد کے خیالات کے حامل ہیں۔ میں اے بیے کہ کر خفانہیں کرنا چاہتا تھا کہ آج اگر فراکڈ زندہ ہوتا تو وہ بھی اپنے طریقیہ علاج کوتبدیل کرچکا ہوتا۔

اب میں جس ایکے شامیائے میں واقعل ہوااس میں انیسویں صدی کے افراد تھے۔ جب
میں نے ایک معرفض ہے جوروائی لباس میں بلیوں تھا ہو چھا کہ اس کا فلسفہ حیات کیا ہے تو
اس نے کہا کہ وہ روائی مارکی نظرید کا حائل ہے۔ ہماری تفتگو کے دوران جب میں نے اس
سے کہا کہ جب لینن I enin نے مارکی ماعل ہے۔ ہماری تفتگو کے دوران جب میں نے اس
محدود ٹا بت ہوئے تو وہ جھے منفق نہ ہوا۔ اس کا کہنا تھا کہ دراصل خای نظریہ کے فلاطر بھیہ
کار میں تھی۔ اس میں اس فلسفیہ فکر کا ہرگز تصور نہ تھا۔ اس کی باتوں سے جھے اپنے وہ مسلمان
دوست یاد آ میے جو کہتے ہیں کہ خرائی اسلام میں نہیں مسلمانوں میں ہے۔ جب ان ماکی
صاحب نے میری دائے دریافت کی تو میں نے کہا کہ میں کارل مارکس کی بہت عزت کرتا
ہوں۔ وہ ایک نہایت ذہین مخص تھا اور اس کا انسانی حالیہ زار کی بجھ یو جھی نمایاں مقام ہے
ہوں۔ وہ ایک نہایت ذہین می بہت کھ جان چکے ہیں۔ اب اس بات کی ضرورت ہے کہ
مرجیلی دومد یوں میں ہم اور بھی بہت کھ جان چکے ہیں۔ اب اس بات کی ضرورت ہے کہ
ہم اس کے نظریہ کوز مانے کے لحاظ سے نئی پوشاک اڑھا تیں۔ جب اس نے مزیدا متنار کیا تو

یں نے اے بتایا کہ مارکس محض طبقاتی عدم مساوات اور طبقاتی تجزید کے مطالعہ میں ی مصروف مل تھا۔ محرآج ہم جانے ہیں کہ کس ساج ' ملک یا ثقافت کی ساجی محاقی اور سای مصروف مل تھا۔ محرآج ہم جانے ہیں کہ کس ساجی نظریاتی ' جنس ' قومی تغزیق اور زہی حالت کی طبقاتی جدد جہد پر بھی ادتکاز کی ضرودت ہے۔ میری با تمیں من کرفد است پند مارکی مسکرایا اور کو یا ہوا ' جدد جہد پر بھی ادتکاز کی ضرودت ہے۔ میری با تمی من کرفد است پند مارکی مسکرایا اور کو یا ہوا ' وہ ساری جنگیں بھی اہم ہو سکتی ہیں محرسب سے اہم تو طبقاتی جنگ ہی ہے اس انتظام کے بعد میں اس سے ہاتھ طاکر شامیا نے سے کا گری ہے۔ میں جاسکوں اور ہر صدی کے اوگوں سے آیا کہ میرے یا اس انتا وقت نہیں کہ میں ہر شامیا نے میں جاسکوں اور ہر صدی کے اوگوں سے مل سکوں۔

یہ سوئ کر بی ساتویں صدی کے لوگوں کے شامیانے بیں تھی گیا۔ اس شامیانے بی بے شارقد امت پرست مسلمان تھے جن کے چروں پر داڑھیاں سروں پر نوبیاں اور ہاتھوں بین تبییں تھیں۔ ان کے درمیان اس بات پر کر ما گرم تفتگو ہور ہی تھی کہ روز و رکھئے جج پہ جانے اور زکوا ق کی اوائی کا بہترین طریقہ کیا ہے۔ اور آیا جہاد کا مطلب تز کیہ ننس ہے یا کا فروں کے خلاف جگ کا اعلان۔ ان میں سے بہت سوں کو اس بات پر مسرت تھی کہ افغانستان میں اسامہ بن لا دن اور ملاعمر کے مانے والوں نے گوتم بدھ کے جسے تو ڑ دیے تھے کے وکھے تھی اسلامی روایات میں تمام مجازی خداؤں اور بنوں کوسمار کرنے کی ہدایت ہے۔

اب میں جس شامیانے میں دافل ہوا اس میں قبل کے کافراد ہے۔ میں قریب کیا تو 
پند چا کدوہ روائی یہودی ہے۔ ان کی داڑھیاں لمی اور بال کھنگھریائے ہے۔ وہ کالی تو بیاں 
اور لمیں آبا کمن پہنے ہوئے ہے۔ ان میں سے بعض آ کے پیچے لمنے ہوئے دعا کم ہم کی ما تک 
رب ہے جبکہ دوسرے کچھ افراد موئی کے فرعون کے دربار میں ہونے والے مجزات کے ذکر 
میں معروف ہے۔ جب میں نے ان سے یہودی قانون کے بارے مین ہوچھا تو ایک نے کہا 
میں معروف ہے۔ جب میں نے اس سے کہا کہ اس قانون پر عمل کیا گیا تو آ دھا گاؤں کا ناہو 
جائے گاتو اس نے کہا کہ میں اس کے اعتقد ات کی بے عزتی کر دہا ہوں۔ اس کی بات من کر 
میں نے معذرت کی اور دہاں سے کمل گیا۔

اس شامیانے سے تکلنے کے بعد می کمرجانے کا ادادہ کرنے لگا کر جھے دواور شامیانے

دکھانی دیے جو ہاتی شامیانون سے قدر نے فاصلے پرایستادہ تھے۔ جب ش نے تر یب جا کر

دیکھانو ان کی چیشانی پر ہائیسو یں اور تھیو یں صدی کے بینر گئے ہوئے تھے۔ یس نے سوچا کھر

جانے سے پہلے ان لوگون سے بھی ٹل لیا جائے۔ لہذا پہلے میں ہائیسویں صدی کے لوگوں

والے شامیانے میں داخل ہوا۔ جب میں نے ان میں سے ایک سے تفتگو شروع کی تو اس نے

بتایا کہ وہ ایک قد امت پرست مسلمان گھر انے میں پیدا ہوا تھا گھر جب وہ لڑکین میں داخل ہوا

اور اس نے سائنس فلسفہ اور نفسیات کاعلم حاصل کیا تو اس نے و نیا کے تمام کم اہب کو الوداع

کر دوائی فدا ہب کو خیر ہا دکھ دے ہیں اور اس بات کی اجمیت کو محسوس کر دے ہیں کہ ان کہنہ

سال کداؤں سے زیادہ اہم انسان ہیں۔

سال کداؤں سے زیادہ اہم انسان ہیں۔

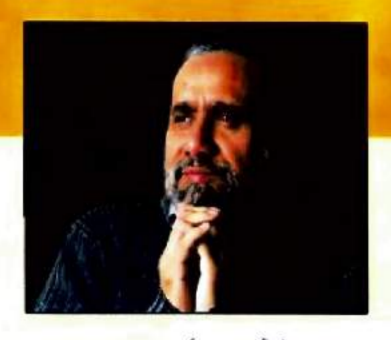
میری آخری طاقات تھے ہیں صدی کے افراد ہے ہوئی جب میں نے ان میں ہے ایک حورت ہے بات کی تو اس نے جھے بتایا کہ وہ ایک قدامت پرست یہودی خاعمان میں پیدا ہوئی تھی جہاں کوشر kosher کھنا کھایا جاتا تھا اور لوگوں کو تو رات پر ایمان تھا۔ اس کا خواب تھا کہ دہ اسرائیل جائے اور اس خطے کا دیدار کرے جس کا وعدہ آسانی کا بین میں کیا گیا تھا۔ لیکن جب وہ جوان ہوئی اور اس نے انسانی تاریخ کا مطالعہ کیا تو اس پید چاا کہ قدا بسب کی بنیادلوک ورثے اور اساطیری کہانیوں پر ہے۔ اسے اس بات کا بھی اعمازہ ہوا کہ انسان استے مغرور اور محکم ہو گئے ہیں کہ وہ اسے آپ کو خدا کے مختب بندے Chosen People مغرور اور محکم ہو گئے ہیں کہ وہ اسے آپ کو خدا کے مختب بندے ہیں اور انہوں نے دھر تی ماں کے ساتھ پر اسلوک کر کے اسے جاہ و بر باد کر دیا ہے۔ اس کی ایک مثال جنگلات کا فاتمہ ہوں نے مذصرف درخت کائے جو انسانوں کو اوسیجن معرور ان میں مناتہ کر کے اسے جاہ و بر باد کر دیا ہے۔ اس کی ایک مثال جنگلات کا فاتمہ بہر سے جانوروں نی تدصرف درخت کائے جو انسانوں کو اوسیجن معرور انہ کر کے بیں بلکہ بہت سے جانوروں نی تدور اور دشرات الارض کا بھی خاتمہ کردیا۔

اس عورت کا خیال تھا گرانسانوں کو اپنے فطری ماحول کے ل جل کے ہم آ بیٹلی کی زعدگی گڑار ٹا سیکھنا چاہیے۔ آئیس جانو روں کو اپنا بھائی اور پر عموں کو اپنی بہنین مجھنا چاہیے۔ اس کا پریفین تھا کہ ہم سب دھرتی مال کے بیچ ہیں۔ میں اس عورت سے بہت متاثر ہوا جو مجھے ایک روثن خیال عورت نظر آ ری تھی۔ ———— انسانی شعور کا ارتقا

جب می عرفان کے محرلونا تو میں نے اس کاشکریدادا کیا کداس نے جھے آئی قکر انگیز ملاقات میں دعوت دی جس میں شمولیت سے جھے اندازہ ہوا کہ حالا تکہ سات ارب انسان جسمانی طور پرتو اکیسوی صدی میں رور ہے ہیں محروثی طور پروہ مختلف صدیوں کے باس ہیں۔

ا گلے دن عرفان مجھے ایر پورٹ واپس لے گیا۔ جب میں اپنی پرواز کا انتظار کررہا تھا تو عرفان نے کہا اس سے پہلے کہ میں کی اور سے تبادلہ خیال کروں میں اپنے آپ سے بوچھتا ہوں میخص ڈی طور پر کس صدی میں رہ رہا ہے؟ اس سوال کے بعد میرے لیے اس انسان سے گفتگوکرنا آسان ہوجا تا ہے۔

جانے سے پہلے بیں نے عرفان کا اتنی بصیرت افروز کا نفرنس کے اہتمام کا شکر بیادا کیا جس بی مختلف صدیوں کے افراد کوجع کیا گیا تھا۔عرفان نے کہا کہ میرے ذوق کو مدِنظرر کھتے ہوئے اے انداز وتھا کہ بی اس کا نفرنس کو پہند کروں گا۔واپس کا سفر کرتے ہوئے جھے محسوس ہواکہ وہ ملاقات کی حوالوں سے تاریخی ملاقات تھی۔



#### خالد سيل كي تليقات

م زندگی جم مقال .....افعات ٣. يمكوان رايران رانران رفسفيا زمغراش كالآاج سراغراديا ومعاثرتي فعيلت .....مغاين ه الفعالي .....ثامي ٧ مغرفي فورت ادب اورز غركي .....زاجم عدد وكتنيل عي موار ....اقعات ٨ كاسابهمول كارياضت .... افريق اوب مكرواج الماك إب كاولاد المعنى اورام الخارب كارام المحدامة ي عدد تامل المرودي ملوب مراكب المارية ١٥. فعالمه بادريوس ... فسفيان مفاين كرّاج ١٦ مركان إر الماكان الم عايده والمستعلى وكهانون كاذام المار يكذفون يطيدا المسافر والديول كاعروع الدين ترفي سارقايا فكاب سياى مفاعن ١٥. القاعدة الريكة إكتان ..... بإي مفاتت ١٨- تائيله الماسية

ين وَاكْمُ خَالدَ كِيلَ مِنْ أَنْ مَكِ مَا تَوْ نَبِينَ لِيكُونِ النَّا تَعَارِفُ اكْن " كمّايول" بمكوان اجان اورينسان" " أفغرادي اورمعاشرتي نفسيات المورا الماتي عبد في "كالأربيع مع المراحي عامًا فاكرة المر ماحب كميل إلى ليمن الك فواعل خرورهي كداكي كاليما عمداب ادارے سے ٹائع کروں اور ٹھرجب یہ چا کردا کم معاصب تو واقع وَاكْرُ إِنَّ الدِكِينَةِ الحِيدِ مُلَك عن ابنا البَاد كرده كرين زون تحير الي Yuffとおとまた Green Zone Therapy عان كرتے إلى اور ميسوف كالينا كيك بديش نے فوران سے رابط كا اور اعد أيك فوف الى فا كرمهموف كيندا يص مك عل ربائل بائر بين در ارترانا بين الى طى الدركي بين بديكا بياس اجازت ندوي ريكن عن جرت دوره كيار جب واكترصاحب ف کھے اٹی کا ٹی ٹائٹ کرنے کی زمرف اجازے دی چکہ ہوی عدوائي آنى سے بات كى - جى داكر مادب كى فعيت درسوق وداول عدما أربوسة بغيرت ومكاهر جب وكأن كناب شائز وفرينا شائع كي قويد مديقة عن مرابا كيافود فاكنز ما حد أواكل ها من يدى يندآ فى اوريكى وبرب كراب يرتى كناب يحى شائع موكرآب کے باتھوں میں ہے۔ واکم خالد سیل کی طبیت اور قاطبیت کا اعراز ہ آب افی الایون کی اورت کادریدے می افاقع اور آب ا فلسفيان اعادتم بالوكون كوافي طرف كليفط مورس بس كم بوت برججو كردية بديريا تعازه أب كوا انساني شعور كارتكاف كاسطان كرف ك بعد موكار على أواليك بال كبتامون اليك معتف كوعدت ك ما تو ما تو اجما انسان بكي بونا جائة ادريه بلت دَاكَمْ صاحب على موجو ب عارا اوارووا كن صاحب كى كنابي شائع كرے فوقى محسوس كرر باستهابراكل حريد كتب بعي منارسا وارساست جلد شائع بوليا كي۔ آمف حسن